## GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891, 05/V, O. J. Acc. No. 31443

D.G.A. 79. GIPN—S4—2D. G. Arch. N. D., 57.—25-9-58—1,00,000.





## VIENNA.

# ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

## THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOLUME III.

VIENNA, 1889. ALFRED HÖLDER.

TURIN

PARIS

NEW-YORK

HERMANN LOESCHER

ERNEST LEROUN B WESTERMANN & Co

вомвач

MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS



## The Somnathpattan Prasasti of Bhava Brihaspati.

Ēν

## Vajeshankar G. Ozhà Esq.

With an introduction by G. Bühler.

The subjoined edition of the Prasasti of Bhava Brihaspati has been prepared according to an eye-copy and an excellent rubbing prepared by Pandit Girjásaníkar Sámalji. The document, which was first discovered by Colonel J. Top, is neatly incised on a stone-slab measuring 29 inches by 18, fixed in the porch of the temple of Bhadrakáli at Somnáthpattan. It contains 54 lines the last nineteen of which are mutilated — some very badly — on the right hand side, because a triangular piece of which the basis measures 17 inches and the sides about 12 inches each, has been chipped off. On the left side the first nine lines as well as the 52% and 53% have each lost some letters. In the central portion a few letters have been damaged here and there.

The characters of the inscription in general resemble the common Nagari of the present day. Only the letters i, v, and glad show the antiquated forms, known from the paluleaf MSS of the

<sup>&#</sup>x27;Tracels in Western India, p. 504, where a soi-disant abstract translation has been given A somewhat better, but not quite accurate abstract has been published by Mr. K. Forbes in the Jour. Bombay Branch. Roy. A. Soc., vol. vol. p. 59 f.

<sup>2</sup> Somnáthpattan, also called Devpattan, Prabháspattan or more commonly Verával, lies in the Sorațh district of Kațhiávâd, in lat 22°7′N, and long, 71°34′E.

Jaina libraries at Anhilvâd, Cambay and Jesalmir. The language is Sanskrit, which, as may be expected in the composition of a Sighra-kari or improvisatore, is not quite free from grammatical mistakes and otherwise objectionable turns and expressions. The spelling is on the whole correct, but the letter ba is mostly expressed by ra.

The object of the inscription is to celebrate the virtues of the gangla or temple-priest! Bhava Brihaspati and to band down to posterity a record of his great deeds. The poet boldly asserts (vs. 4), that Brihaspati was an incarnation of Siva's attendant Nandisvara, who assumed a mortal body in order to insure the restoration of the god's sanctuary at Somanathpattan. He was born at Banarasi, a town which belonged to the empire of Kanyakubja, 2 (verse 5) in the family of a Brahman of the Gargeya gotra (verse 12) and became a Pasupata. Leaving his home, he migrated to Malva and temporarily resided in Dhara and in Avanti or Fjjain There he superintended the Saiva monasteries, gained certain unmanned Pramara, rects Paramara, chieftains for the Saiva faith and obtained i. e. wrote, a textbook explaining its doctrines (verses 6–8)

Next he became acquainted with Jayasiinha Siddharāja of Gujarāt, be it at Ujjain when that prince conquered Malvā, or at Anhilvād (verse 8). He was bound to the king by the closest ties of brotherhood and received from him on the same day when Siva reminded him of the object of his existence, great honours which however are not specified (verse 9). Jayasiinha then died. His successor was Kumārapāla who conquered Ballāla, lord of Dhārā, and the Jānīgala king i. e. probably the prince of Sapādalaksha or Śākambhari (verse 10). After a time Bhāva Brihaspati exhorted Kumārapāla to restore the decayed temple of Somanātha (verse 11).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The term gando is explained by Śāstri Rāmchandra Dinanāth in his edition of the Prabandhachintāmani p 212, note 2, gandos to bhāshōyam bhando tapodhanah. The explanation is certainly correct, as this inscription and the corresponding passages of the Prabandhachintāmani show. Bhāva is a common honorific title of ascetics or religious teachers.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The fact that the Râthors of Kânyakubja held Bânârasî (Benares) is frequently mentioned in the Jaina Prabandhas

The king readily agreed, made Brihaspati lord of all Gandas i. e. the head of all Saiva temple-priests in his dominions, bestowed presents of ornaments, two elephants and pearl-necklaces on him, and entrusted to him the governorship of Somanathpattan (verses 11—13).

When the temple, which, as the poet adds, had first been built of gold by King Soma (the Moon), then of silver by Krishna and finally of stone by Bhimadeva i. e. the Chaulukya Bhima I of Anhilvad, had been finished, it received the name Meru. Kumarapala richly rewarded Brihaspati by making his office of chief temple-priest hereditary and by granting to him the village of Brahmapuri near Mandali, i. e Brahmapur near the modern Mandal in the Viramgam Taluka of the Ahmadabad Collectorate (verses 14—16). After some extravagant praise of the priest's greatness and goodness (verses 17—21), the poet goes on to enumerate various other good works which Brihaspati did in Somnathpattan viz:

- 1) the recovery of various rpittis and granting them to men of the four castes (verse 22),
- 2) the settlement of Aryans to the number of 505 in Somanathpattan verse 23),
- 3) the construction of fortications both north and south of the temple (of Somanatha) (verse 24).
- 4) the creetion of golden *kalaśas* or pinnaeles on the temples of Gauri, Bhime-yara, Kapardin, Siddhe-yara and other gods (verse 25).
- 5) the construction of a royal hall or palace apparently a resthouse for the king on his visits to Somnathpattan — and of a well in connexion with it (verse 26).
- 6) the construction of a hall with pillars in front of the temple of Kapardin of a silver conduit for the temple of the god (possibly of Somanatha) and of a bench for the waterpots required for the ablutions of the Linga (verse 27),
- 7) the restoration of the temple of Pâpamochana and of a , flight of steps leading into the river (verse 28).

1 -

- 8) the construction of great houses for Brahmans and the restoration of *vrittis* for the worship of Vishņu (verse 29),
- 9) the construction of two temples of Chandiká in the new town and on the road to the temple of Somanátha (verse 30).
  - 10) the construction of a large square well or  $vip\hat{\imath}$  (verse 31),
- 11) the renovation of a temple of Chaṇḍiká close to the temple of Somanâtha (verse 32)
- 12) the presentation of gifts to Brahmans on the occasion of eclipses and on Parva-days.

Next comes the enumeration of the members of Brihaspati's family. His wife was Mahâdevi, descended from Sodhala (verses 35-36). His four sons were called Apavâditya, Ratnâditya, Someśvara and Bhâskara (verses 37—38). A little further on there is a rather important statement which unfortunately is not fully preserved. From the fragments of verses 42—49 it would seem that Bhoja, & son of Kumárapála's sister Premalladevi, came to Somnåthpattan and worshipped there under the guidance of Brihaspati on the occasion of a lunar eclipse. Thereupon the king, charactorised in verse 47 as máhesvaranyipágranáh "the leader of the prinees who worship Mahesvara" gave another village to the priest. The last verses apparently contained the usual notices of the poet, of the writer who wrote the fair copy of the enlogy and of the mason who incised it. The name of the second personage alone has been preserved. The date Valabhisaniyat 850 Ashadha corresponds on the supposition that the reekoning is the same as in the Veraval or Somnåthpattan inscription of Arjunadeva, to May-June 1169 A. D. For in the latter the mouth of Âshāḍha of Valabhisamvat 945 has been shown to correspond to May-June of 1264 A. D. The difference between 945-850 is 95. Hence we obtain the Christian year 1264-95 or 1169. But as the further specifications of the date have been lost, it is impossible to arrive at a full certainty.

The importance of the inscription for the history of the famous temple of Somanatha has been pointed out by Mr. K. Forbes in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indian Antomory, vol. xi. p. 241 if and vol. xvi. p. 147 ff.

the article quoted above. The document is also valuable for the history of Kumârapâla which has been mostly written according to the distorted accounts of the later Jaina Prabandhas. According to the latter, especially Merutunga's Prabandhachintâmani and Jinamandana's Kumârapâlacharita, it was Hemachandra who advised the restoration of the temple of Somanatha, when Kıımarapala asked him by what great deed he might perpetuate the memory of his reign. When the news of the beginning of the work came, Hemachandra further induced his master to take the vow of abstaining from meat and spirituous liquor until the completion of the building. When the temple had been finished, the king agreed to keep this vow until he had performed a pilgrimage to Somanathpattan which was undertaken soon after. Hemachandra agreed to accompany Kumârapâla on this occasion. At the gates of the town they met and were received by Bhava Brihaspati. The latter conducted them into the temple and taught them how to perform the worship of Siva in which Hemachandra took part. After it had been completed, the Jaina monk managed to effect the conversion of Kumarapala within the very precincts of the temple. At a later period of Kumarapala's reign Bhàva Brihaspati incurred Hemachandra's displeasure by interfering with the Kumaravihara, the temple of Parsvanatha which Kumarapala had erected at Somanathpattan. He was deprived of his rgitti, but reinstated after he had made his submission to the powerful spiritual director of the king. Merutunga tells his story very eleverly and Mr. Forms has received it into the Ras Mala. though it is contradicted both by Hemachandra's own Dyvásravamahákâyya and by this inscription. The narrative of the former work shows that Kumarapala's conversion happened before the restoration of the temple of Somanatha was undertaken, as the edict forbidding the slaughter of animals is mentioned at the beginning of Sarga xx and the temple further on.2 Our inscription proves that

 $<sup>^{4}</sup>$  Prabandhachintâmani pp. 211—216, 233, (Bombay edition); Rås Målå pp. 146 $\pm$ 149

<sup>-</sup> Indian Antiquorg, vol. iv, p. 268 f. Merutanga's story is still more fully dis-

it was Brihaspati, not Hemachandra, who induced the king to rebuild the temple. It explains the presence of Brihaspati at Somnathpattan in a very simple manner by stating that, when the king agreed to undertake the work. Brihaspati was made the governor of the town. It further shows by the enumeration of the numerous building-operations that Brihaspati must have held his post for a long period antecedent to the year 1169 A. D. It further proves that Kumarapala, though converted to Jainism, continued to show favour to the priests of his old creed. Not only immediately after the completion of the temple, but even later after the visit of Kumarapala's nephew, which seems to have happened shortly before 1169 A. D., Brihaspati received valuable grants of villages which were confirmed by Sasanas. This leaning towards Saivism explains it, why Kumarapala is still called mahesvaranripagranily the leader of the princes who worship Maheśvara'. There were facts justifying this appellation just as there were others which made it possible for the Jainas to give him the title Paramaśrávaka 'a devout¹ hearer of the Jaina faith'. It is perfeetly clear that Hemachandra's success was not as complete as the later Prabandhas represent it. Like many other Indian princes Kumarapala managed to combine the heterodox worship with a leaning towards his ancestral faith. It is only due to Hemachandra to add that his statements in the Dyvášraya produce exactly the same impression and that he is free from the fault of boasting of a greater influence than be really possessed

Very interesting too is the mention of Kumarapala's sister Premalladevi. The Prabandhas2 call her Premaladevi and state that she was the wife of the Mahasamanta Kahnada or Krishna who helped Kumarapala to gain the throne of Anhilyad. The Prabandhas

-

credited by Hemachandra's account of Kumarapála's conversion in the twelfth Sarga of the Mahaviracharita, see my essay "Ueber das Leben des Jaina Monches Hemachandra" in the *Denkschriften der Wiener Akademie 1889*.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See the colophon of the Cambay Ms. Nr. 240 in Dr. Peterson's Third Report App. r. p. 67, which is dated Vikrama Samvat 1221.

<sup>2</sup> Rås Målå pp. 138, 140

add that Kâhṇaḍa was afterwards put to death by Kumârapāla, because he presumed too much on the strength of his services. This story now becomes doubtful as we see that Premalladevi's son, Bhoja was in Kumārapāla's favour and a man of power.

## Transcript.

- 1 [Oin namaḥ] Śivâya yenāhain bhavataḥ sahe suradhunim aintarjjaṭānām ataḥ karṇṇe lālayasi krameṇa kitavotsaingepi tāin dhāsyasi ity-Adreḥ sutayâ sako[pa-
- 2 m Umayoktoj vochad ârye [śru]-taur¹ bhúsheyatii gurugaiidakirttir iti vali sovyâd Bhavanîpatili 1 | | śri-Vighuarâja vijayasva namostu tubhyati Vâgdevate tvaja navoktivi-
- 3 [dhânavighnaii] jihve samullasa sakhi prakaromi yavat sarveśvarapravaragaiidagaṇapraśastiii 2 [ ] Somah sostu jayi Smaraiii-gadahano yaii nirma[-laþii nirmmame Gauryáḥ śāpa-
- 4 [balena vai kṛi|tayuge Vrimdàva[n]opeynshām prādāt Pāśn pa tāvyasādhusndhiyām yah sthānam etat svayam kṛitvā svām atha paddhatim Śa[šibhṛi|to deva-ya tasyājñayā
- 5 [ 3 ] Kalan] kinichid vyatikrà<br/>inte sthånakam vikshya viplutam taduddhårakrite Sambhur Namdi<br/>Svaram athådišat 4 [ ) asti šrimati Kånyakubjavishaye Vân<br/>årası visru-
- 6 [tâ pûr ya]-yâm adhidevatākulagriham dharmasya mokshasya cha tasyâm Îśvaraŝāsanādvijapater gehe svajanmagraham chakre Pāšapatavratam cha vidadhe Namdišvarah
- 7 [sarvavi]t 5 [ ] tirthayátrávidhánáya bhúbhujáin dikshanáya cha sthánánáin rakshanártháya niryayan sa taponidhih 6 [ ] śrimad-Bháva-Vrihaspatih samabhava-
- 8 — sa (?) viśvârchito nânâtirthakaropamānapadavīm āsādya Dhārām purim samprāpto Nakulišasannibhatanuh sampūjitastāpasaih kamdarpapratīmas cha

<sup>1</sup> Read srutau.

- 9 [śāstra]m akhilasvîyágamodghátanam 7 [ ] yadyan-Málava-Kanyakunja!-vishaye-(A)vamtyám sutaptam tapo nitáh sishyapadam Pramárapatavah samyan matháh pálitáh
- 10 nîtah śri- Jayasini hadevanripatir bhrâtritvam âtyanîtikan tenaivâsya jagattrayopari lasaty adyâpî dhîjrinibhitan  $8[\cdot]$  sansârâvatarasya kâraṇa-
- 11 m asau sainsmâritaḥ Śambhunâ sthânoddhâranibaiudhanain prati matiin chakre pavitrâśayaḥ tasminn eva dine kritâinjalipuṭaḥ śrî- Siddharâjaḥ svayain chakre-
- 12 mushya mahattaratvam asamaii châryatvam atyâdarât 9 [ ] tasmin nâkam upeynshi kshitipatan tejovišeshodayî śrimadvîra- Kumârapâla-2 nri-
- 13 patis tadrájyasiúhásauain áchakráma jatíty achintyamahimá Vallála-Dhárá dhípa-srimaj-Játútgala bhúpakuútjarásirahsaútchárapaútchánanah 10 [-] evain
- 14 [rájya]m anáratam vidadhati śrívîrasimhásane srímadvíra-Kumárapálanripatan trailokyakalpadrume gamdo Bháva-Vríhaspatih Smararipor udvíkshya
- 15 deválayam jírnnam bhúpatim áha devasadanam proddharttum etad vachah 11 [ ] ádesát Smarasásanasya suvrihatprásádanishpádakam cháturjjátikasammatam sthíra-
- 16 dhiyain Gargeya vainšodbhavain śrimad. Bhāva-Vrihaspatiin narapatih sarvešagaindešvarain chakre tain cha sugotramaindalatayā khyātain dharitritale. 12 | | datvālainkaraņain ka-
- 17 reņuyugalatīr vyālatīrvya muktāsrajah śrikhatīdaiš charaņan vilipya širasā bhaktyā praņamyāgratah—ntsāryātmamahattamatīt nijatamām uchchhidya mudrām adāt sthānatīt bhavya-
- 18 purāņapaddhatiyutam nistantrabhaktavyayam 13 | ] prāsādam yad akārayat Smararipoh kailāsašailopamam bhūpālas tad atīva harsham agamat provācha chedam vachah šrī-

<sup>&#</sup>x27; Read Kinn, akubia

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> After Kumarapála follows dera, marked by kákapádas as a mistake.

- 19 madganidamahâmatin prati maya ganidatvam etat tava prattam samprati putrapautrasahitâyâchanidratârâruṇam 14 [\*] sauvarṇṇam Somarâjo rajatamayam athō Râvaṇodâra-
- 20 vîryalı Krishnalı śrî- Bhîmadevo ruchirataramahâgrâvabhî Ratnakûţanı tanı kâlâj jîrmam esha kshitipatitilako Mernsamjûanı chakâra prâsâdanı sa prabbâvalı sakala-
- 21 guņanidher gaindasarvešvarasya 15 [ ] pašchād Gūrjjaramandalakshitibhujā saintoshahrishtātmanā datto Vrahmapurīti nāmavidito grāmah savrikshodakah kritvā trai-
- 22 puthatàinyrasâsanavidhin' ści- Manudalisannidhau tvatputrais tad[angodbh]ùtakulajaih sainbhnjyatàin svechchhayâ 16 [ ] uddhritya sthânakain yasmât² kritain Somavyavasthayâ Vrihaspa-
- 23 tisamo gaiido nábhún na bhavitáparah 17 [ ] bahukumatijaganidair dravyalobhábhibhútair nripaku-achivavrinidair násitani sthánam etat sapadi tu guruganidenoddhritani danita-
- 24 koţisthitadharaṇivarâhasparddhayâ lilayaiva 18 [ ] ke ke naiva viḍaṇivitâ narapater agre vipakshavrajāḥ keshāṇ naiva mukhaṇ kritaṇi sumalinaṇi keshāṇ na darpo hritaḥ '
- 25 keshan napahritan padam hathataya datva padam mastake ke vanena virodhino na valina bhikshavratan grahitah 19  $|\cdot|$  susthamabhir bahir idam bahubhir yadiyair gadham gunai-
- 26 r niyamitain yadi nabhavishyat , uunaan tad aintar akhilain subhritain yasobhir vrahmanidabhandakam ann sphutim sephutishyat 20 [ ] yadrupekshanavamehhaya Šatamakho dhatte sahasrain
- 27 drišátů yanniljsimagnņastutau kritadhiyo Dhâtu's chaturvaktratâ yannáhátmyabharách chaletí vasudhá gotráchalaili kilitâ yatkirtir na bhuvi pramásyatí tato nûnaŭi
- 28 triloki kritá 21 | nddhritya vrittayo yena saváhyábhyaintarasthitáh cháturjjátakalokebhyah sainpradattá yasorthiná 22 [ | svamaryádáin vinirmáya stháuakoddhá-

<sup>1</sup> Read putatamra\* -

<sup>2</sup> That indistinct

- 29 rahetave pamehottarām pamehašatīm āryāṇām yobhyapūrayat 23 [ ] devasya dakshine bhāge uttarasyām tathā diši vidhāya vishamam durggam prāvarddhayata yaḥ puram 24 [ ] Gau-
- 30 ryâ Bhîmeśvarasyátha tathâ deva-Kapardinaḥ Siddheśvarádidevânâm yo hemakalaśân dadhau 25 [ ] nripaśâlâm cha yaś chakre rasahatyâś¹ cha kūpikâm + mahânasasya
- 31 śuddhyarthani susnápanajaláya cha 26 [ ] Kapardinah purobháge sustambhán paṭṭaśâlikáni raupyapraṇâlani devasya gaḍukásanam eva cha 27 | Pápamochanadevasya prásádani ji-
- 32 rņam uddharam sa² tatra tripurushāms chakre nadyām sopānam eva cha 28 , ' yugmam yenākriyamta bahuso vrāhmaņānām mahāgrihāḥ Vishņupūjanavrittinām yaḥ proddhāram achikarat 29
- 33 navînanagarasyantah Somanáthasya châdhvani nirmite vâpike dve cha tatraivápara-Chaindiká 30 'ganidenákrita vápikeyam amalasphárápramánámritaprakhyasvádu[jalá'
- 34 savelavilasatkátkávakoláhalaih bhrámyadbhúritaráraghattaghatímuktámbudhárásatair" yá pitá Ghatayoninápi hasativámbhonidhí millakshyate 31 Ša ši'-
- 35 bhúshanadevasya Chanidikâni sannidhisthitáni yo navináni punaš chakre svašreyorášilipsayā 32 [] súryáchanidramasor ggrahe pratipadani yenášritáh sádha vah sarvajūáh pa -
- 36 ripūjitā dvijavarā dānaih samastair api tadvat pamchasu parvasu kshititalakhyātaiš cha dānakramair yena kshinā paritoshitā guņanidhih ka s tatsamonyah pumān 33
- 37 bhaktiḥ Smaradvishi ratiḥ paramātmadrishṭan śraddhā śrutau vyasanitā cha paropakāre—kshāmtan matiḥ suchariteshu kṛitiś cha yasva viśvambhare—pi cha nutiḥ sutarām sukhāya—34]
- 38 etasyábbavad inidusunidarannikhi patni prasiddhánvayá Gauríva Tripuradvisho vijayini Lakshmir Murárer iva - śri-Gaingeva Sarasvativa Yajmunevchágrakirtyá girá káintyáj

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The syllable sa is indistinct and uncertain: possibly rasavatyâ (Gujarăti rasoî) to be read

<sup>2</sup> Read uddharan

<sup>·</sup> Read 'sphâra" "ghațikii": perhaps sahrla" for savela" to be read

| 39 Sodhalasambhavá bhuvi Mahádevítí yá višrutá             | 35   1    |
|------------------------------------------------------------|-----------|
| lâvanyam navachampakodgatir atho vâhû śirishâvali drishţil | ı kraunı- |
| cha                                                        |           |
|                                                            | _         |

41 siddhâ's chatvâras te Daśarathasamenâsya putropamānāḥ âdyas teshâm abhavad Aparādityanāmā tatobhûd Ratnā[ditya]

43 [dra vavinihitâ vâhavah śri-Mucâreh 38] dhanyâ sâ jananî bhûtain sa pitâ viśva ekharah yâvajjî va ---  $\times$  × × × --- [ 39] ---  $\times$  ---

45 yena guṇinâ kirttih parain sainchitâ 40 [ satvenâdya Śivir Dadhîchir atha vâ tivrájñayá Râ vaṇaḥ = = = = = = = = = = = =

47 Kumârapâlasya bhágineyo mahâbalah 42 ' Premalladevyâs tanayo Bhoja ××-- ×××× --- ×××× --- ( 43 Śrî-Soma -

48 náthapúján yach chhasáúkagrahanakshane kárito gamdarájena tena prítim agájá - - 44 ×××××---××××× - - - ×××××

\_\_\_\_\_

<sup>1</sup> Read bhitah

 $<sup>^2</sup>$  This word and the preceding one are very uncertain. Perhaps  $lakshmi\hbar$  to be read

| 49 yathakramam + 45 [ ] Hiraṇyataṭinîtîre Pâpamochanasan- |
|-----------------------------------------------------------|
| nidhau gainḍatri × · × × × × [ 46] × × × × × ×            |
| XX~-~~~XXX                                                |
| 50 [saŭ]dadau tasmai Mâhesvaranripâgraņih 47 [ ] šāsani-  |
| kritya dadatâ grâ[ma] ×× · ×× × ×× ××                     |
| [+48] ××××                                                |
| 51 [vaniśapra]bhavaiḥ putrapautrakaiḥ bhoktavyaḥ pramadâ- |
| bhiś cha yavachchamdra[rkatarakam 49]                     |
|                                                           |
| 52 [gamḍagu]ṇapraśastim chakâra yaḥ śighrakaviḥ sukāvyaiḥ |
| [50]                                                      |
|                                                           |
| 53 Lakshmîdharasuteneyan likhitâ Rudrasûrinâ              |
|                                                           |
| 54 Valabhisaniyat 850 áshá[dha]                           |

### Translation. 1

Adoration to Siva!

- 1: May that lord of Bhavāni protect you, who being thus angrily addressed by [Umā], the daughter of the Mountain: 'Since I bear with the River of the gods in thy matted locks, hence thou fondlest her now in thy ear and in course of time, no doubt) art going to place her, O rogue, in thy lap', answered her saying: 'Worshipful one, this ornament in my ear is the eulogy of the venerable Gaṇḍa.'2
- 2) Divine Gaņeśa, mayest thou be victorious, adoration to thee! Goddess of speech, put |no obstacle in the way of the composition

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Translated from the Gujarâti rendering of Mr. Ozhâ [G. B]

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The situation which the poet has in mind, appears to be this Parvati, always jealous of Gangá, who resides in the locks of Siva, sees suddenly a stream of Amrita in her husband's ear Thinking this to be Gangá, she upbraids him. He excuses himself by saying that this stream is not Gangá but a eulogy on his temple-priest. The tertium comparationis between the river and the poetry is that both are anxitalohari

of] a new song! My friend Tongue, move mimbly the while I fashion a eulogy of the virtues of the best lord of all Gandas!

- 3) May that Moon be victorious whom the burner of Cupid's body created spotless, he who gave this locality to the worshipful, holy and wise Pâśupatas that [indeed owing to] the curse of Gaurî had gone in the Krita age to Vrindavana, and (who) himself made his mark (there in Pattan) at the command of that deity, the bearer of the Moon.
- 4) When a portion [of the Kali age] had passed, Śambhu, seeing (that) place destroyed, gave orders to Nandiśvara for its renovation.
- 5) There is in the prosperous country of Kånyakubja the famous town of Bâṇârasî where the ancestral home of the supreme god (Śiva), of religion and liberation (is to be found). In that (town) [omniscient] Nandiśvara, at the command of Îśvara, took birth in the house of a Brahman and the vow of the Pâśupatas.
- 6) That ascetic went forth in order to perform pilgrimages, in order to initiate princes (into the mysteries of his faith) and in order to protect the (sacred) places.
- 7) Illustrious Bhàva Bṛihaspati became one honoured by all ..... when he reached the town of Dhàrà, the seat of (saints) resembling various founders of religious (tirthakara), he who in body resembling Nakuliśa is worshipped by asceties and similar to Cupid, obtained a Śástra unclosing his entire doctrine.
- 8) Because he strennonsly performed penance in the Målava and Kånyakubja countries and in Avanti, because he made the Pramåra lords his pupils, because he duly protected the monasteries (of his faith), because he bound to himself the illustrious king

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I. e. Somanáthpattan.

According to text the spelling is Vánitras? The translation gives every where the form required by usage

 $<sup>^3</sup>$  The person spoken of is Bhâva Brihaspati, whom the poet represents as an incarnation of Nandîs'vara, see verse 9

Jayasimhadeva in closest bonds of brotherhood, for these reasons his wide intelligence flashes even now above the three worlds.

- 9) That man of saintly disposition, being reminded by Sambhu of the cause of his descent into the world, turned his mind towards (the accomplishment of) its object, the renovation of the (sacred) locality. Even on that same day illustrious Siddharâja, joining his hands in supplication, bestowed on him out of great regard an unequalled greatness and honour.
- 10) When that prince had ascended to heaven, the illustrious king, brave Kumárapála quickly mounted the throne of his kingdom, he who prospers through his particularly great courage, who possesses unthinkable greatness and who was a lion to jump on the heads of (those) elephants Ballála, king of Dhárá, and the illustrious ruler of Jáúgala.
- 11) When the illustrious king, brave Kumarapala, a tree of paradise for the three worlds, thus uninterruptedly ruled on the throne of glorious heroes, the Ganda Bhava Brihaspati, seeing the temple of the foe of Cupid ruined, addressed to the prince an exhortation to restore that house of the god,<sup>2</sup>
- 12) And the king made that illustrious Bhâva Brihaspati the ruler of all lordly Gaṇḍas, him who was to erect at the command of the punisher of Cupid a very great temple, who is honoured by men of the four castes, who is of firm intellect, who sprang from the Gârgeya race and is famed on earth for belonging to a noble family.
- 13) Bestowing on him ornaments and a couple of elephants, hanging garlands of pearls (on his neck), anointing his feet with sandal, devotedly bowing his head before him, driving away his own chief (official)<sup>3</sup> and taking away his seal, (the king) made over (to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Possibly the words mahattaratean and aryatean may indicate, that Brihaspati received the titles mahattara and arya in connexion with some office.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eta!, though placed next to vachah must probably be construed with devasadanam.

<sup>3</sup> Utsåryåtmamahottamon, 'driving away his own chief (official)' may possibly mean that Kumarapala deposed his prime minister in order to make room

Brihaspati) the sacred place together with the honourable ancient rank, setting no limits to the expenses for food.

- 14) When (Brihaspati) had constructed the temple of the foe of Cupid which resembles Kailâsa, then the king rejoiced excedingly and spoke this word to the highminded illustrious Gaṇḍa, This Gaṇḍahood I have now given to thee, thy sons and grandsons as long as moon, stars and dawn endure.
- 15) King Soma built a golden temple, then Krishna whose bravery was noble like Râvaṇa's, a silver one: the illustrious Bhimadeva (creeted) 'the jewelled peak' with most resplendent large stones: the latter which in course of time had become ruinous this most excellent king (Kumârapâla) converted into (the building) called Meru. That is the greatness of that store-house of virtues, the lord of all Gaṇḍas.¹
- 16) Afterwards the contented, rejoicing ruler of Gürjara-land gave (to Brihaspati) a village in the neighbourhood of famous Mandali, known by the name of Brahmapuri, together with its trees and water, and made (this) order on three copperplates, 'Thy sons and the issue of their bodies shall enjoy it as they please'.
- 17) No other Gauda has existed or will exist who equals Brihaspati, since he restored the (sacred) place according to the deerce of (the god) who is united with Unia.<sup>2</sup>
- 18) This (sacred) place had been ruined by many evil-disposed Gandas, by numerous bad servants of the king, who had succumbed to the greed of money: but quickly and easily it was restored by the venerable Ganda in rivalry with the (primeval) boar who holds the earth on the tip of his tusk.

for Brihaspati, and the further statement regarding the seal may be adduced in support of this view. Nevertheless it is more probable that the chief (official) alluded to is the governor of Somnathpattan, whose place Brihaspati obtained

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ratnakùta 'the jewelled peak' probably was the name of the temple built by Bhîmadeva I atter the inroad of Mahmud of Ghazni.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Somavyasthayā must no doubt he explained by Umāsahitasya devasņa Šivasna vyavasthanā ājnayā, because above in verses 4 and 12 the order of Šiva has been mentioned

- 19) What crowds of enemies did he not put to shame before the king? Whose face did he not exceedingly blacken? Whose pride did not humble? Whose place did he not forcibly take away, placing his foot on (his opponent's) head? How many foes did that powerful man not force to take the yow of subsisting on alms?
- 20) If this small receptacle, the egg of Brahman, which inside is completely filled with his fame, were not outside firmly bound with the strong ropes of his numerous virtues, it would evidently burst.
- 21) Through the wish to see the shape of that (man) Satamakha (Indra) has assumed a thousand eyes; wise Dhátri (Brahman) wears four heads in order to extol his boundless virtues; because the earth began to shake under the load of his greatness, it has been fixed with the primeval mountains as with stakes; verily, the three worlds have been created, because his fame could not be measured on the earth (alone).
- 22) Desirous of fame, he recovered means of subsistence both external and internal and gave them to men of the four eastes.<sup>2</sup>
- 23) When he settled his boundary, in order to renovate the (sacred) place, he made the number of five hundred and five Aryans full.;
- 24) To the south and to the north of (the temple of) the god, he built a fort difficult of access and thus caused the town to prosper.
- 25) To (the temples of) Gauri, of Bhimeśvara, divine Kapardin, Siddheśvara and other gods he gave golden pinnacles.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The egg of Brahman is called anu 'small', because it is insufficient to hold Brihaspati's fame. Gunaih has, of course, the double meaning 'rope' and 'virtue'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 'The external means of subsistence' are sacrificing, teaching, service and the 'internal ones' studying the Veda preforming the Agnihotra and so forth. The meaning of the verse probably is that Brihaspati used his influence with the king to have grants and assignments for priests, reciters of the Vedas and Purânas and temple-servants restored, in case they had been discontinued.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Mr Vajeshankar's transcript reads abhyapirjayat instead of abhyapirayat, which is plain on the rubbing. His translation accordingly differs. The verse refers, I think, to a settlement of new inhabitants in Somnathpattan. [G. B.]

- 26) He built a royal hall and the well of Rasahati (Rasavati?) for cleaning the kitchen and for (procuring) good water for bathing.
- 27) In front of (the temple of) Kapardin he constructed a hall of stone-slabs with beautiful pillars (moreover) a silver conduit for (the temple of) the god and a bench for waterpots.<sup>1</sup>
- 28) Restoring the ruinous temple of divine Pâpamochana, he made there *Tripurushas* and a flight of steps (leading) into the river.<sup>2</sup>
- 29) He built great houses for many Brahmans and caused the grants of subsistence (vyitti) for the worship of Vishnu to be restored.
- 30) Within the new town and on the road to (the temple of) Somanâtha he erected two (temples of) Chandikô.
- 31) The Ganda constructed that well with clear, abundant sweet water resembling nectar, which (well) though Ghatayoni (Agastya) drank from it, yet seems to laugh at the oceans with passionately resounding mocking noises with which hundreds of streams of water issue forth from the pots of numerous revolving waterwheels.
- 32) Desirous of a large store of happiness in the next world, he renovated the (temple of) Chandika which stands in the neighbourhood of (that of) the god who wears the moon as his ornament.
- 33) On (the occasion of) solar and lunar eclipses he always worshipped the holy [omniscient] Brahmans, his dependents, with all kinds of gifts; he likewise gladdened the earth on the five Parvan-days with successive gifts, famous in the world. What [other man, be he ever so] rich in virtues [is equal to him?].
- 34) Devotion to the foe of Cupid, delight in contemplating the supreme spirit, faith in the scriptures, eagerness to do good to others, a

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> The waterpots were required in order to perform the ablutions of the Linga.

 $<sup>^2</sup>$  The temple of Pápamochana stood on the bank of the Hiranyanadî, see below verse 46 After this verse stands the word guguam 'a couplet', which seems to indicate that verses 27 and 28 refer to the same object

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Agastya, when drinking from the oceans, reduced their water. That of the well, on the other hand, remained as abundant as before. Hence the well laughs at the oceans, its laughter being the creaking of the arts or waterwheels. The poet has used the ungrammatical form basati for basanti on account of the metre.

forgiving disposition, the performance of virtuous actions [and worship] of the supreme deity [greatly contributed to] his [happiness].

- 35) As Gauri (belongs) to the foe of Tripura, as victorious Lakshmî (belongs) to Murâri, even so belonged to him a wife of noble race, with a face fair like the moon, sprung from Soḍhala, who was renowned on earth as Maliâdevî (and) who resembled holy Gaugâ, Sarasvatî and Ya[munâ respectively by her exceeding fame, cloquence and loveliness].
- 37)..... those four saints [were begot?' by him who equalled Daśaratha, likenesses to the sons of that (king) (?). The first of them was called Aparáditya, then followed Ratná[ditya]

- 40) . . . . . . Fortune which resembles a drop on a leaf, which has collected horses, fans and elephants, rolls . . . . . . . . . . . . . by which virtuous one fame was preeminently collected.
- 41) Now through holiness Sibi or Dadhichi, through fierce power of command Râ[vaṇa] . . . . . . . . . . . . . . . king Yudhishthira; or why shall we talk much? Thus (were) all these through their appellation, through Brihaspatihood . . . . . . . . .
  - 42) The powerful son of the sister of Kumarapala . . . . . . .
  - 43) The son of Premalladevi, Bhoja . . . . . . . . . . . . .

| 44) When the prince of Gandas made him perform the worship                 |
|----------------------------------------------------------------------------|
| of divine Somanatha on the occasion of an eclipse of the moon, then        |
| rejoiced                                                                   |
| 45) in due order.                                                          |
| 46) On the bank of the Hirvanya river in the neighbourhood                 |
| of Pâpamochana the Gaṇḍa                                                   |
| 47) The leader of princes who worship Maheśvara gave to                    |
| him                                                                        |
| 48) By him who, issuing an edict, gave the village                         |
|                                                                            |
| 49) [The village] shall be enjoyed by sons and grandsons,                  |
| sprung from the race and by (their) wives, as long as                      |
| moon, [sun and stars] endure.                                              |
| 50) who, being an improvisatore, composed                                  |
| in beautiful verses the eulogy of the virtues of the Ganda                 |
| It was written by Rudrasûri, the son of Lakshmi-                           |
| dhara <sup>1</sup> Valabhisamvat 850 Âshā[dha]                             |
| 1 This fragment probably belongs to verse 51, and another verse giving the |

name of the mason who incised the Prasasti probably followed.

## Zarathuštra's Versuchung.

(Vendidad XIX, 1-35.)

Von

#### Friedrich Müller.

1.

Grund-Text: Von der nördlichen Gegend, von den nördlichen Gegenden stürzte hervor Auro-Mainjuš, der vielen Tod bringende, der Unhold der Unholde.

Huzvaresch-Uebersetzung: Von der nördlichen Gegend. von der Gegend, dem Orte, von den nördlichen Gegenden, von den Gegenden, den Orten, der Unholde stürzte hervor Ganuā-Minōi, der vielen Tod bringende, der Unhold der Unholde.

Der Text der Huzvaresch-Uebersetzung, welcher verderbt uns vorliegt, muss lauten: ווייש אוייש שול האיים אליים אוייש שול אייט אליים אוייש שולי שוליים אוייש אוייש שוליים אוייש אוייש שוליים אוייש אוייש

2

- G.-T. Also sprach der schlechtgesinnte Anro-Mainjuš, der vielen Tod bringende:
- H.-U. Darauf sprach also jener Gannā-Minōi, der vielen Tod bringende:

Das Wort  $dudz\hat{a}$  des Grundtextes erscheint in der Huzvaresch-Uebersetzung nicht übersetzt.

G.-T. O Drudž! lauf' hinzu, tödte den reinen Zarathuštra!

H.-U. () Drudž! laufet hinzu und tödtet ihn, den reinen Zartušt!

Der Paraphrast hat gelesen: druzš upa dwarata myrynčata ašhawanem zara&uštrem.

4.

G.-T. Die Drudž lief um ihn herum, Būiti, der Unhold, die todesvolle Vernichtung, er, der betrügerische.

H.-U. Die Drudž's stürzten über ihn, Büt, der Unhold, und die heimlich schleichende Vernichtung, die betrügerische.

Für אָסָיי lese man: אָס אָשׁי Der Paraphrast nimmt gemäss der Auffassung des vorangegangenen Paragraphen zwei Unholde an  $da\bar{v}z\hat{a} = \sqrt{v_0 v_0}$ , ist von  $da\bar{v}z$ - für davz-, identisch mit dem altind. dips-, abzuleiten, einem Desiderativum vom altind. dabh-, iran. dab-.

5.

- G.-T. Zarathustra recitirte das Ahunawairja-Gebet: ya5ā ahā wairjo bis wāstārem. Man preise die schönen Gewässer der schönen Daiti und bekenne den mazdajasnischen Glauben.
- H.-U. Zartušt sagte das Ahunwar her, die zwei Ahunawairja, welche von Hušiti aus voran sich befinden: darauf pries er die schönen Gewässer der schönen Daiti, darauf bekannte er den mazdajasnischen Glauben, d. h., er machte das frawarānē

Statt เอาส์เหา โดง โดง โดง โดง โดง I lese man เอาซอง ส. Der Paraphrast las statt unserer frājazaeta und fraörenaēta sieher frājazata und fraörenata.

ß.

- G.-T. Die Drudž lief von ihm bestürzt weg, Būiti, der Unhold, die todesvolle Vernichtung, er, der betrügerische.
- H.-U. Die Drudž's liefen von ihm bestürzt zurück, Būt, der Unhold und die heimlich schleichende Vernichtung, die betrügerische.

G.-T. Die Drudž sprach zu ihm: Peiniger Auro-Mainjuš!

H.-U. Die Drudž sprach zu ihm die Antwort: Ein Peiniger bist du, Gannā Minōi, d. h. du bist so, dass, wenn du etwas zu ersinnen und dann selbst auszuführen nicht im Stande bist, du es uns aufträgst!

S.

G.-T. Nicht sehe ich an ihm den Tod, an dem Spitamiden Zarathustra.

H.-U. Nicht haben wir an ihm den Tod erblickt, au ihm, dem Spitamiden Zartust.

Man beachte enem pt /= waēnāma; gegenüber waēnāmi.

9.

G.-T. Wegen des vielen Glanzes des reinen Zarathustra.

H.-U. Wegen der Eigenschaft, dass der reine Zartust voll Glanz und voll Thatkraft ist. Dieses beweist, dass an jenem, in welchem Thatkraft sich befindet, die Opposition wenig Wirkung aussern kann.

Man muss wohl lesen: pouru qarenaŭho aŝhaōno zaraĐuštrahē. Oder haben 8 und 9 ursprünglich gelautet: noit he aŏsho pairi waēnāmi — pouru-qarenaiho?

10.

G.-T. Zarathustra sah im Geiste: die bösen schlechtgesinnten Unholde berathen sich über meinen Tod.

H.-U. Zartnšt sah im Geiste: die Unholde, die bösen schlechtgesinnten, berathen sich über meinen Tod.

11.

G.-T. Es erhob sieh Zarathuštra, hervorging Zarathuštra.

H.-U. Es erhob sich Zartušt, hervorging Zartušt.

G.-T. Während der Erstarrung des Auro-Mainjuš infolge der Grausamkeit der Peinigungs-Inquisition.

H.-U. Weg von der Erstarrung Akoman's, als dieser, nämlich Akoman, in seinem Körper erstarrt war bei dieser Grausamkeit der peinigenden Inquisition; bei dieser Inquisition hatte er nämlich sich selbst so hart gemacht. Es gibt Einige, welche sagen: Darauf erstarrte Akoman, als er die Peinigung inquirirte.

Statt asarçto muss sarçto gelesen werden, welches Local von sarçti ist. Ebenso lese man ako-manaido. Durch die falsehe Lesart ako-manaida wurde sarçto unverständlich und von einem Abschreiber, da es ihm den gegentheiligen Sinn auszudrücken schien, in a-sarçto verwandelt.

In der Huzvaresch-Uebersetzung ist zwischen wie wahrscheinlich we einzuschieben. wis steht hier in dem seltener vorkommenden Sinne des neupers. ).

Der Sinn dieses Paragraphen ist: Zarathuštra ging hervor während Aŭro-Mainjuš erstarrt dastand. Diese Erstarrung deuten Einige in dem Sinne, dass Aŭro-Mainjuš dem Heiligen gegenüber sich zu ganz besonderer Härte zwang: nach Andern dagegen ist er, als er sah, dass seine bösen Künste gegenüber dem Heiligen unwirksam seien, vor Schreeken selbst erstarrt.

13.

G.-T. Steine in der Hand haltend — von der Grösse eines Kata sind sie — der reine Zarathuštra.

H.-U. Darauf hielt er Waffen in der Hand, welche von der Grösse eines Kata waren, er, der reine Zartušt, steinerne Waffen: es gibt Einige, welche sagen, das himmlische Ya&ā ahū wairyo.

14.

G.-T. Empfangen vom Schöpfer Altura Mazda.

H.-U. Welche er empfangen hatte vom Schöpfer Anahüma.

- G.-T. Wo sie zu halten (bewahren) auf dieser Erde, der ausgedehnten, runden, weit zu durchschreitenden? An der Daredži auf der Anhöhe in der Wohnung des Pourušaspa.
- H.-U. Wo sie zu halten auf dieser Erde, der ausgedehnten, runden, weit zu durchschreitenden? In Dardžik zbar im Hause Purušasp's. Es gibt Einige, welche also sagen: Er hielt sie auf dieser Erde, der so ausgedehnten, runden, weit zu durchschreitenden. Darauf nahm er diesen Platz ein in Dardžik Zbar im Hause des Purušasp.

Ich lese hier statt dražahë (bei Spiecel) dražaidë. Darauf führt die Huzvaresch-Uebersetzung news in 🛖 (statt 18-48 bei Spiecel) hin.

16.

- G.-T. Es that kund Zarathuštra dem Aŭro-Mainjuš: Schlecht-gesinnter Aŭro-Mainjuš!
- H.-U. Es that kund Zartušt, d. h. er brachte eine Botschaft an Gannā-Minōi: O du schlechtgesinnter Gannā-Minōi!

17

- G-T. Ich will schlagen die von den Unholden geschaffene Schöpfung, ich will schlagen den von den Unholden geschaffenen Leichendämon,
- H.-U. Ich will schlagen die Schöpfung, die von den Unholden geschaffene, ich will schlagen den Leichendamon, den von den Unholden geschaffenen.

15.

- G.-T. Ich will schlagen die Pairika, welche man anbetet, bis dass geboren wird Saošjans, der siegreiche, aus dem Wasser des Kansu-(Sees).
- H.-U. Ich will schlagen diese Liebe zur Parī, diese Verehrung der Götzen, bis dass geboren wird der Heiland, der siegreiche, aus dem Wasser des Kašusāi.

<sup>1</sup> Wörtlich: "wo dieser Erde zum halten dessen"

Ich werde dich sehlagen und es werden dich schlagen meine Schüler und dann wird es geschehen, dass du durch deine eigene That zu Grunde gehst.

19.

G.-T. Von der östlichen Gegend, von den östlichen Gegenden.

H.-U. Von der östlichen Gegend. Von der Gegend, dem Orte, wo die Sonne, wenn der Tag am längsten ist, aufgeht, bis zu jenem Orte, wo sie, wenn der Tag am kürzesten ist, aufgeht, dort ist Osten. — Von dem Orte, wo sie, wenn der Tag am kürzesten ist, aufgeht, bis zu jenem Orte, wo sie, wenn der Tag am kürzesten ist, untergeht, dort ist Süden. — Von dem Orte, wo sie, wenn der Tag am kürzesten ist, untergeht, bis zu jenem Orte, wo sie, wenn der Tag am kürzesten ist, untergeht, dort ist Westen. — Das Uebrige ist Norden. Es gibt Einige, welche sagen, der Norden ist leer.

20.

G.-T. Ihm entgegnete darauf Aŭro-Mainjuš, der Schöpfer der schlechten Geschöpfe.

H.-U. Ihm entgegnete der schlechtgesinnte Gannā-Minōi.

Dem awestischen duz-dumo steht in der Huzvaresch-Vebersetzung gegenüber, woraus hervorgeht, dass der Paraphrast  $du\tilde{z}$ - $d\tilde{a}$  gelesen hat.

21

G.-T. Tödte ja nicht meine Geschöpfe, reiner Zarathuštra.

H.-U. Tödte ja nicht diese meine Schöpfung, reiner Zartušt.

22.

G.T. Du bist der Sohn des Pourušaspa; von (deiner) Ahnensippe wurde ich verchrt!

¹ Der Paraphrast übersetzt hier blos ushastarat hasa naēmāt und lässt ušhastaraēibjo haša naēmaēibjo unübersetzt.

2 D. h. dorthin kommt niemals die Sonne

H.-U. Du bist des Purušasp Sohn und ich trage dich von deiner Geburt an (?), d. h. ich kenne dich. Es gibt Einige, welche sagen: Von deinen Ahnen bin ich mit Opfern verehrt worden, daher opfere auch du mir!

Hier muss der Paraphrast zwei verschiedene Lesarten vor sich gehabt haben, nämlich unsere Lesart zāwišhi, auf welcher seine zweite Erklärung beruht, und eine zweite Lesart zānišhi, welche der ersten Erklärung ("ieh kenne dich") zu Grunde liegen muss.

23.

- G.T. Schwöre ab den guten mazdajasnischen Glauben: erlangen magst du dann das Glück, welches erlangt hat Wadaghna, der Länderfürst.
- H.-U. Schwöre ab den schönen mazdajasnischen Glauben; du findest dann jenes Gut, wie es gefunden hat Waghan, der Länderfürst.

24.

- G.-T. Ihm entgegnete er, der Spitamide Zarathustra:
- H.-U. Antwort sprach er zu ihm, er, der Spitamide Zartust:

25.

- G.-T. Nicht will ich abschwören den guten mazdajasnischen Glauben.
- H.-U. Nicht will ich abschwören diesen schönen mazdajasnischen Glauben, welches Anahüma selbst ist.

26.

- G.-T. Nicht nach der Trennung von Knoehen, Lebenskraft und Bewnsstsein!
- H.-U. Nicht des Körpers, nicht des Lebens Annehmlichkeit wegen, nicht ob des Langelebens, nicht ob des Schönlebens, nicht wegen der Trennung des Bewusstseins vom Körper, d. h. wenn man mir den Kopf absehneidet, auch dann werde ich es nicht abschwören.

Hier mass der Paraphrast einen ganz anderen Text vor sich gehabt haben. Ich vermuthe: noit asta-éa noit ustānçm-éa daręzjāt, noit baōdas-éa wī-urwisjāt, nicht ob des Festhaltens der Knochen und der Lebenskraft, auch nicht nach der Trennung vom Bewusstsein, d. h. weder lebendig noch todt.

#### 27.

- G.-T. Ihm entgegnete Anro-Mainjuš, der Schöpfer schlechter Geschöpfe:
  - H. U. Antwort redete zu ihm der schlechtgesinnte Gannā-Minōi:

#### 28.

- G.-T. Mit wessen Wort willst du schlagen, mit wessen Wort willst du vernichten, mit welcher schöngefertigten Waffe magst du wohl bewerfen meine des Auro-Mainjus Geschöpfe?
- H.-U. Mit welchem Worte schlägst du mich, d. h. machst du mich elend, und dann mit welchem Worte quälst du mich, d. h. trennst du mich von meiner Schöpfung, mit welcher schön gefertigten Waffe von dieser meiner Schöpfung des Ganna-Minōi?

Ich vermuthe, dass im Grundtexte statt *hukerçtüiho* ursprünglich *hukerçtu aiho* gestanden hat.

Im Huzvaresch-Text ist zwischen das Wort das Wort einzuschalten. Da der Paraphrast bereits die Lesart herkeretäiho vor sich hatte, wusste er mit ihr nichts anderes anzufangen, als sie mit war zu übersetzen und auf zaja de zu übersetzen. — Ich bemerke ausdrücklich, dass hukeretäiho durch den Singular war übersetzt erscheint.

29.

- G.-T. Ihm entgegnete daranf der Spitamide Zarathustra:
- H.-U. Autwort zu ihm sprach da der Spitamide Zartušt:

こうできない まる これのかけない

## 30.

G.-T. Mit dem Mörser, der Schale, dem Haoma und dem von Mazda geoffenbarten Worte. H.-U. Mit dem Mörser, der Schale, dem Haoma und dem von Anahüma geoffenbarten Worte, dem Awasta.

31.

G.-T. Dies sind meine besten Waffen.

H.-U. Dies ist meine beste Waffe.

32.

G.-T. Mit diesem Worte will ich schlagen, mit diesem Worte will ich vernichten, mit dieser schön gefertigten Waffe, schlechtgesinnter Auro-Mainjuš!

H.-U. Mit diesem Worte will ich dich sehlagen, d. h. ich will dich elend machen, mit diesem Worte will ich dich quälen, d. h. ich will dich von deiner Schöpfung trennen, mit dieser schön gefertigten Waffe, schlechtgesinnter Gannā-Minōi!

33.

G.-T. Es schufs der heilige Geist, er schufs in der unbegrenzten Zeit.
H.-U. Welcher das Wasser geschaffen hat, der heilige Geist, er schuf es in der unbegrenzten Zeit. Es gibt Einige, welche also sagen:
Welcher das Wasser geschaffen hat, der heilige Geist, er schuf auch

das Wasser in der unbegrenzten Zeit.

34.

G.-T. Es schufens die Ameša-spenta's, die guten Herrscher, die einsichtsvollen.

H.-U. Er schuf es mit Hilfe der Amsaspands, der guten Herrscher, der wohlweisen, d. h. von ihnen ist er im Schaffen unterstützt worden.

35.

G.-T. Zarathuštra recitirte das Ahuna-vairya: ja9ā ahū wairjo.

II.-U. Zartušt sagte das Ahunwar her: ja9ā ahū wairyo.

## Bih afrid.

Yon

### M. Th. Houtsma.

Bei der Lectüre der interessanten Mittheilungen von Dr. Goldziher in Bezug auf die Shu'übijja erinnerte mich der Ausspruch (Muhammedanische Studien, 1, S. 150); Unter den Abbasiden wagte sich denn auch ein gewisser religiöser Romanticismus der persischen Familien auf die Oberfläche, welche die Wiederherstellung persischer Religionsgebräuche offen betrieben, an einen in Vergessenheit gerathenen Propheten oder Religionsneuerer, der aber damals viele Anhänger fand, und eine der letzten Evolutionen des Magierthums ins Leben rief. Ich meine Bih'āfrīd. In den gedruckten arabischen Quellen besitzen wir zwei ziemlich ausführliche Nachrichten über ihn, nämlich im Kitáb al-Fihrist, S. 344 und bei Sahrastani, S. 187. Daraus geht hervor, dass Bih'afrid in den letzten Zeiten der Omajjaden-Herrschaft in Chawaf, einem zu Naisabur gehörigen Districte, auftrat, mit einer Lehre, welche in vielen Punkten von den Ansichten der Magier abwich, bis die Mobeds ihn bei Abu-Muslim deshalb verklagten, und er auf dessen Befehl in Naisābur hingerichtet wurde. Seine Ketzereien soll er in einem Buche niedergeschrieben haben, und seine zahlreichen Anhänger scheinen sich noch längere Zeit behauptet zu haben, wenigstens bis ins vierte Jahrhundert der Higra, wie wir unten sehen werden. Eine abweichende Nachricht findet sich in einer persischen Handschrift der Pariser National-Bibliothek, welche

neuerdings ausführlich von Herrn Magister C. Salemann beschrieben worden ist (Mélanges asiatiques, t. IX, S. 453 und folg.). Dort lesen wir f. 117: "Im Anfange der Herrschaft der Abbasiden sah man in Chorāsān ein Individuum oben auf einem hohen Gewölbe, wozu weder Steg noch Treppe den Zutritt vermittelte. Man wunderte sich, wie der Mann hinauf gekommen war, und befragte ihn wer er sei. Da antwortete er: Ich bin Bihzād, der Magier, und seitens Gott gesandt um die Leute zum Bekenntnisse der Religion Zerdušt's einzuladen. Man brachte ihn darauf herunter, und in kurzer Zeit vereinigten sich 30,000 Anhänger bei ihm: Abu-Muslim Marwazî aber sammelte ein Heer, zog gegen ihn, und tödtete Bihzād, den Magier. Diese allerdings fabelhafte und wenig genaue Nachricht habe ich hauptsächlich der Vollständigkeit wegen angeführt, denn dass hier mit Bihzād die nämliche Person gemeint sei, welche sonst richtig Bihāfrid genannt wird, ist nicht zweifelhaft. Wichtiger ist eine kurze Notiz in der Leidener Handschrift der Mafätch als Olüm (Cod. 514, S. 24), doch enthält dieselbe keine neuen Daten, ausgenommen dass der Ort des Auftretens hier näher bestimmt wird als Seräwend in District Chawaf, Provinz Naisabur. (سراوند

Ungleich reichhaltiger, obgleich wiederum mit Fabeln ausgeschmückt, ist ein anderer Bericht, welchen uns ein gewisser Hosain ibn Mohammed in einem Oxforder Codex aufbewahrt hat. Die Handschrift ist von Nicola im zweiten Bande des Kataloges, S. 123, unter Nummer exxx beschrieben. Ausführlicheres in Bezug auf die Handschrift, das Werk selbst und dessen Verfasser findet man im neuen Pariser Kataloge, S. 284, n. 1488, wo ein Exemplar des ersten Bandes dieses wichtigen Werkes beschrieben wird. Daraus geht hervor, dass der vollständige Name des Verfassers war: Abn Mansur al-Hosain ibn Mohammed al-Mar'aśī at-Tha'ālibī, und dass er unter der Regierung des Mahmud ibn Sabuktegîn schrieb. 2 Der betreffende Abschnitt steht f. 157 verso und hat folgende Veberschrift:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Persischer Text bei Salemann a. a. O. S. 500, 501

und Journal asiat 1828 1, S 138, 139 في السير Vgl. H. Chal Iv, 319 unter غير السير

Geschichte von Bih'āfrīd al-Magusī az-Zauzanī in den Tagen Abu-Muslims.

Ich habe von vielen Šaichs aus Naisābur, u. a. von Abu Zakarijja Jahjā ibn-Ismā īl al-Hīrī ¹ Folgendes gehört: Bih'āfrīd war ein Magier aus Zauzan; er kam auf seinen Handelsreisen nach China und brachte von dort ein grünseidenes Unterkleid und ein ebensolches Oberkleid mit, welche man in die Faust einfassen konnte. Er hielt dieselben aber verborgen, that gebratene und pulverisirte Bocksleber in einen Sack, und Zucker und Mandelkerne, beide fein gestossen, in einen anderen und machte von diesen beiden Säcken zwei Kissen, welche er ebenso verbarg, wie die zwei Kleidungsstücke. Danach gab er vor, todtkrank zu sein und liess für sich ein überaus schönes und geräumiges Mausoleum herrichten, dergestalt, dass das Regenwasser in bestimmtem Masse ihm durch eine Rinne zugeführt wurde. Als er damit fertig war, legte er die beiden Kissen und die beiden Kleider in einem Tuche zu sich und sagte zu seinem Weibe: 'Ich werde gewiss sterben, nimm also meine Verfügungen in Acht und erfülle mir einen Wunsch, Das Weib aber hatte ihn herzlich lieb und befragte ihn nach seinen Verfügungen. Er sagte dann: "Lasse mich auf diesem meinen Bette und mit diesen beiden Kissen in das Grabmal beisetzen, ohne mich davon zu trennen. Sie versprach es und befragte ihn nach seinem Wmische. Er antwortete: "Besuche mich wöchentlich in meinem Grabmale und wasche dein Gesieht bei der Wasserrinne, welche hineinführt. Sie versprach auch dieses. Darauf stellte Bih afräd sich todt und das Weib liess die übliche Todtenklage für ihn abhalten, ihn auf seinem Bette und mit den beiden Kissen in dem Grabmale beisetzen. Dort speiste er den einen Tag von den Lebern, am andern vom Zucker und von den Mandeln, trank aus der Wasserrinne das Wasser, womit das Weib ihr Gesicht wusch und fristete mit diesen Speisen und Getränken ein kummerliches Leben. Als erein volles Jahr im Grabmale gelegen hatte, wartete er den Augenblick ab, wo die Lente zur Ernte rings um seinem Grabmale versammelt waren und stand vor ihren Augen auf, nachdem er die beiden

<sup>1</sup> Meme Abschrift hat: الحزبي ich folge Jaqut iv, 640

grünen Kleider angelegt hatte. Darauf redete er ihnen zu: "O ihr Leute! ich bin Bih'āfrīd, bin von Gott zu euch gesandt,' wonach sie ihn umringten, willkommen hiessen und ihn baten herauszukommen. Sodann kam er zu ihnen hinaus und sagte: "Ihr wisset, dass Gott mich vor einem Jahre hat sterben lassen, wie ihr gesehen und gehört habt, jetzt aber hat er mich wieder lebendig gemacht und mich bekleidet, wie ihr sehet, mit diesen Paradieses-Kleidern, wovon es auf Erden nichts ähnliches gibt; weiter hat er mir geoffenbart. was ich euch sagen werde. Man schenkte ihm Glauben und viele Leute aus Zauzan und den beiden zu Naisäbur gehörigen Districten von Chawaf und Zawa u. s. w., glaubten ihm, und eine mächtige Herrschaft wurde ihm zu Theil. Seine Botschaft war, dass sieben Gebete (täglich) zu verrichten seien, wobei man das Antlitz der Sonne, wo dieselbe sich am Himmel befand, zuzuwenden hatte: dass der Genuss des Verreekten und des Berauschenden, das Heiraten der Mütter, Schwestern, Töchter, Bruders- und Schwesterkinder und Tanten väterlicher- und mütterlicherseits verboten seien: dass die Brautgabe auf mehr als 100 Dirhem festzusetzen sei. Auch schrieb er ihnen vor, einmal im Leben den siebenten Theil ihrer Güter den Geisteskranken (?) und den Lahmen zu sehenken, sowie die Wohlthätigkeitspflege, und verdarb auf diese Weise den Magiern ihre althergebrachte Religion. Deshalb versammelten sich die Mobeds und Herbeds bei Abu-Muslim in Naisābur, thaten ihm die Neuerungen des Bih'āfrīd kund und verlangten, indem sie bemerkten, dass er sowohl für die Muslims, als für ihre Religion verderblich sei, seine Gefangennahme, damit sie vor ihm Ruhe hätten. Abu-Muslim schiekte Abdallah ibn Šo'ba mit Truppen nach Zauzan, welche ihn ergriffen und nach Naisäbur führten; darauf befahl er ihn ans Holz zu sehlagen und machte denjenigen seiner Anhanger, deren er habhaft wurde, den Garaus. Es gibt aber noch heutzutage ein Ueberbleibsel von ihnen, welche Bih'áfrīdijja genannt werden und, wie ich in einem Buche gelesen habe, gehören sie theils den Chusrawijja, 1 theils den Churramijja an.

ا Welche Secte damit gemeint ist, ist mir unbekannt Man könnte geneigt sein, an die Anhänger von Näsir bin Khusran, gewohulich الناصرية genannt. Wichel Zeitschn f d Kunde d Morgend, III Bd.

Ich setze den arabischen Text zur Vergleichung hinzu: قصة بهافریذ المحجوسی الزوزنی فی ایام ابی مسلم

سمعت جاعة من مشايز نيسابور منهم ابو زكرياء شحيى بن اسمعيل الحيري يقولون كان بهافويذ مجوسيا من اهل زوزن فخرج الى الصين في تجارة له ورجع وقد حمل منها قميص حرير اخضر ورداء مثله تسعهما قبضة الرحل فاخفاهما وعمد الى كبود الجداء فشواها ودقَّها وجعلها في خريطة والى السكّر ولت اللوز فدقّهما وجعلهما في اخرى وسير الخريطتين وسارتين واخفاهما مع الثوبين نم تمارض مرض الموت وامر فبني له ناوس من احسن النواويس واوسعها وجعل للمطر مصبا اليه بقدر وجع الى نفسه الوسادتين والثوبين في خرقة وقال لامرانه اني مين لا محالة فاحفظي ومتيتي واقضى حاجة لي وكانت معبّة له مشفقة عليه فقالت ما وصيّتك قال أن تنقليني في فراشي هذا والوسارتين الى ناوسي ولا تفرقي بيني وبينها فقالت نعم وكرامة فما حاحتك قال أن تزوزيني في الناوس كل اسبوع وتغسلي وجهك عند مصب المطر اليه فضمنتها له وتماوت بهافريذ فاقامت المراة رسم المناحة عليه ونقلته في فراشه ووسارنيه إلى الناوس فكان يتقوّت من الكبود يوما ومن السكر واللوز يوما ويشرب من مصب المطر وفسالة وجه المراة ويبقى على ,مقه بذلك من الطعام والشراب فلما استكمل في الناوس سنه تاممة ترصد وقت اجتماع الناس حول ناووسه للعصاد فقام وقد لبس القميص والرداء الاحضريين حتى راوه وقال ايها الناس انى بهافريذ رسول الله اليكم فاجفلوا المه ورهبوا به وسالوه أن ينزل فنزل البهم وقال لهم أعلموا أن الله أمانني منذ سنة كما , ايتم وسمعتم وقد احياني الآن وخلع على ما نرون من خلع الحنه التي لا يوجد مثلها في الدنيا واوحى الى ما سلخبركم به فصدقوه وامر. به خلق كثير من اهل زوزن ورستاقي خواف وزاوه من نيسابور وغيرها وانعقدت

<sup>(</sup>Vgl. Einé in Actes du VIe congrès intern des Orient., 2° partie 1. p. 198, 203) zu denken Wir müssten in diesem Falle mit Rieu, Fagnan und Preisen (gegen Scheffer und Einé) annehmen, dass es zwei verschiedene Personen des gleichen Namens gegeben hätte, denn als der Verfasser obigen Bericht schrieb, hatte der erst im Jahre 394 geborene Nāṣir bin Khusran schwerlich Zeit gehabt, eine nach ihm benannte Secte zu recrutinen. Wenn sich aber die chronologische Schwierigkeit auf diese Weise lösen liesse, so bleibt es dennoch sonderbar, dass die Nāṣirija, welche zu den schi'itischen Secten zählen, hier neben die magischen Khurramijja gestellt sein würden.

له رياسة كبيرة وكانت دعوته انه جاء بسبع صلوات يصلى بها نحو الشمس حيثما جرت وحرّم عليه الميتة والسكر وتزوّج الامتهات والاخوات والبنات وبنات الاخ والاخت والعمّات والخالات وان يتجاوزوا بمهر المراة اربعماية درهم وفرض عليهم اخراج السبع من اموالهم فى العمر مرّة الى الضجاع (?) والزمنى وفى اعمال البرّ وافسد على المجوس دينهم القديم واجتمع الموابذة والهرابذة الى ابى مسلم وهو بنيسابور وعرّفوه بما احدثه بهافريذ وقالوا انه افسد عليكم وعلينا الدين وسالوه القبض عليه واراحتهم منه فانفذ ابو مسلم عبد الله بن شعبة فى عسكر الى زوزن حتى اخذه وحمله الى نيسابور فامر بقتله وصلبه ودمّر على من ظفر به من اصحابه وقد بقيت منهم الى الآن بقتله والمهافريذية وقوات فى بعض الكتب انهم بين الحسوية والحرمية بقيّة يقال لهم البهافريذية وقرات فى بعض الكتب انهم بين الحسوية والحرمية

Man erkennt in diesem Berichte, wie in dem oben mitgetheilten persischen, leicht die feindliche Stimmung des Erfinders, welcher den Bihzäd oder den Bihzäfrid von vornherein zum Zauberkünstler und Betrüger machen möchte, hier auf eine Weise, welche uns in Bihzäfrid einen Vorgänger des bekannten Dr. Tannen begrüssen lässt. Es braucht kaum gesagt zu werden, dass wir dieser Auschauung keineswegs beipflichten dürfen, wenn auch Religionsneuerer öfters solche oder ahnliche Künste in Anwendung gebracht haben mögen.

Viel wichtiger ist, dass die Lehre des Bih'āfrīd uns in allen Quellen ziemlich übereinstimmend in einigen Hauptzügen überliefert worden ist, so dass wir zwar dieselbe nicht genau kennen, doch die Haupttendenz, woranf er dabei abzielte, leicht zu fassen vermögen.

Es galt die althergebrachte Lehre und den Cultus der Magier zu reformiren mit Beseitigung einiger den Muslimen überans anstössigen Gebrauche, wie das Gemurmel (زغزغة), die Anbetung des Feuers, das Ehelichen der nächsten Verwandten, der Genuss des Weines und des Verreckten. Daraus erklärt sich der Beifall, den er fand, und zugleich der Hass der Mobeds, welche vollkommen folgerichtig dem Abn-Muslim vorhielten, dass diese Neuerungen nicht allein dem Magierthum, sondern auch dem Isläm gefährlich seien, weil ja viele Neu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Undeutlich in meiner Abschrift, doch ohne Punkte (الصحاع).

bekehrte geneigt sein möchten, dieser Vermittlung zwischen beiden Religionsformen beizustimmen. Wenn man bedenkt, dass Abn-Muslim als einer der grössten Henker in der arabischen Geschichte verrufen ist, und dass wohl nicht allein die verhältnissmässig wenig zahlreichen, ihm feindlichen arabischen Ansiedler in Chorāsān seiner Blutgier zum Opfer fielen, so ist es sicher, dass er grässlich gegen die Bih'āfrīdijja gewüthet haben muss. Dies wird auch dadurch bestätigt, dass er zu seinen Hinrichtungen im grossen Stil die sogenannten كافر كوبات, d h. schwere, oben mit Zalmen (غحم) versehene Knüttel verwendete, welche wohl ihren Namen (Ungläubigen-Knüttel) daher hatten, weil dieselben hauptsächlich gegen Ungläubige, respective Ketzer in Anwendung kamen. Die grosse Zahl der von Abu-Muslim auf diese Weise hingerichteten Bih'āfrīdijja — denn sonstige Unghtubige gab es damals in Chorasan nicht, weil die Magier, auf deren Geheiss Abu-Muslim ja so energisch gegen die Bih'āfrīdijja einschritt, hier nicht in Betracht kommen — beweist, dass unser Gesandte Gottes sehr viele Anhänger fand. Wir haben dafür noch einen zweiten Grund. Im Jahre 150 der Higra rebellirte gegen die Abbasiden ein gewisser Ostādəīə (استانسیسر), der nach den Berichten der arabischen Historiker? von nicht weniger als 300,000 streitbaren Männern begleitet war. Dass wir hier es nicht mit einem einfachen politischen Abenteurer zu thun haben, sondern mit einer gefährlichen anti-islâmitischen Bewegung, ist klar. Wenn ich nicht irre, werden die Anhänger dieses Mannes von Sahrastānī mit dem Namen السيسانية angedentet. welches Wort Haarbricker zwar as-Saisānijja ausspricht, doch das ebensogut as-Sīsānijja ausgesprochen werden kann. Ist dies richtig, so beweisen die Worte as-Sahrastānī's, dass die Anhänger des Bih'āfrīd und diejenigen des Ostādsīs factisch eins sind, denn er nennt dieselben in einem Athem. Inwieweit auch die Aufstände von al-Muqanna unter al-Mahdi und später noch von Bābek auf die Bih'āfrīdijja

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Waffe war bei den Türken beliebt (Gähiz eitirt von de Goeje: Bibl. Geogr. Arab. iv. 278). Abu-Muslim liess das Holz schwarz anstreichen, weil schwarz die Farbe der 'Abbasiden war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tabari m, S 354 und folg

zurück zu führen sind, ist nicht sicher; es scheinen dabei andere religiöse Vorstellungen mitgewirkt zu haben. Jedeufalls gab es noch Bih'āfrīdijja, als der Historiker as-Sulī schrieb (erste Hälfte des dritten Jahrhunderts) und wahrscheinlich noch später als die Chronik des Tha'ālibī und die Mafātīh al-'olām abgefasst wurden (viertes bis fünftes Jahrhundert der Higra). Die von Abu-Muslim angeordneten Massregeln verfehlten also ihren Zweck, doch die von ihm und den Magiern befolgte Politik blieb auch später massgebend; wir sehen den arabischen Khalifen al-Mu'tasim den Bäbek durch al-Afsin bekämpfen, der factisch ein aufrichtiger Magier war. Ihr hauptsächliches Interesse entnehmen Bestrebungen, wie diejenigen des Bih'afrid und Ostadsis, daher, dass sie die letzten Zuckungen des sterbenden Magierthums repräsentiren, ehe der siegreiche Islâm dessen Platz für immer einnahm. Das officielle Magierthum war mit dem Sturze des Sasanidenreiches bereits gefallen; das Streben patriotischer Männer, es in geeigneten. neuen Formen dem Islâm entgegenzusetzen, schlug fehl.

# Beiträge zur armenischen Dialectologie.

Vən

#### Dr. Johann Hanusz.

(Schluss)

ŧ.

- 1) Poln.-arm.  $\ell = \text{cl. } \ell(l)$ .
- a) im Anlaute: lan breit, puft (lajn); lahi weinen, puf (lah); ler Bergwiese, plumit (leain); lepi bitter, pluh (lehi); lizh Zunge, plum (lezh); lognelù schmieren, pufulum (loganal); luh Floh, pu (lû); lus Licht, Tag. pp (lojs); lodzelù einspannen, plu (loeh); lonelù füllen, eingiessen, pun (luâl); loselù horen, pul (lsel); lovanalù waschen, punulum (lâanal); lozelù leeken, pul (lizel);
- b) im Inlaute: adzelelů rasiren, motifi (acclel); atůr Mehl, mph p (alear); àler wiederum, mpu h (ajlůi) And. n. 128.; aratyù alterthümlich, vgl. mempy (avalog); aceli mehr. metifi (aneli); aratelů auskehren, mehiti (avilel); elelů aufstehen, vgl. timiti (elanel); hajli Spiegel, supti (hajeli); halàr Rock, supu (halav); halelů schmelzen. supti (halel); hedzeluthin Krieg, stotym of ha (hecelûthina); zelkh Verstand, lutip (zelkh); ilalů sein, plati (linel) nach. puj (lal), pun (dal); agul. piti (blel); ilig Spinnrocken, hiti (ilik); Kalust, quipum (galûst); kolòz Kopf, quelu (glůz); kladel Marsch, zmyti (klajtel); ohornoti barmherzig, mpultip (ohorneli); paglà Bohne, putimi (baklaj); palinkh Schlüssel. vgl. putimit (banali); potor ringsum, pupu (bolor); sator Pflaume, mupu (salor); šalày Riicken, zmput (salak); potelů umstürzen. tiputit (phlanil); thabletů werfen, pumpti (thaualel); šapthalůn Pfir-

siche, zudunum (šaphalūt); võnk voll, ph (li), nach. phup (ilinkh); Suffix -li: badveli gnādig, mumuth (patūeli); sireli lich, nhuh (sireli); užli krāftig, vgl. už, nph (ojž) Kraft: Infinitive auf -lu: udelii essen, muth (ûtel), gen. dat. muthy (ûteloj); dalii geben, mut (tal); perelii tragen. phut (berel); aynalii mahlen, muu (ahal), n. dgl.

- c) im Auslaute: at (Partikel), my (ajl); kat Wolf, my (gajl); nat Hufeisen, my (nat); et Volk, Menge, & (et); thet Stengel, & & (thel); at Lamm, my (ûl); zut tanh, howy (zûl); megût jener, nach, dhym (mekal); tikût Löffel, my my (dyal); avjêt Besen, meky (auel); hedêt Heer, \$484 my (heveal); oût Laus, my (odžil); Infinitivformen: khatel Marsch, my ky (odžil); Infinitivformen: khatel Marsch, my ky (inil), u. dgl.
- 2) Poln.-armen, l wird zu l erweicht manchmal vor e in der auslautenden Silbe, z. B.; plur, kaler Wölfe, gen, kaleren; obenso: naler die Hufeisen, theler die Stengel, uler Lammer; ler schwimmen, qler (liule). Sonst kommt l öfters in den neueren Lehnwörtern vor.

Ausnahmsweise scheint poln.-armen, t manchmal dem el. q ( $\lambda$ ), p (v), h (n) zu entsprechen, z. B. dźundźulûz Sperling, śńsząmq (čněhůk); Boloz (?) neben Bohos, qoqua (Pôhos); ulůr Adler, apap (oror) Habieht; labestůk Hase, hauquannaq (napastak), vulg. padiquannq (hapastak) Čax. karab pamquannapuq (blapastrak) Park. 66. laman Wahrheit, vgl. haliah (naun) shulich, neben plate (laman) vollig, ganz.

3) Zu den späteren Entlehnungen, in welchen ein l und lerscheint, gehören: türk. Inlig Sacktuch, aus jaylik (?); logum Zwieback, alü noch, mehr, Almada ein Deutscher, Altunowicz, Aslanowicz, belä Noth, belkhi vielleicht, torlü verflucht, galadži Wort, galikhä Krüppel, galb falsch, galgin (?) Kessel: Jolbejowicz, kozlükh Augenglaser, Kutlubej, milät Bauer, salhän ausgekochtes Fleisch, sili Ohrfeige, Soltan, Telembas; bol viel, fasül Fisole, gol Arm. Vorderbein, Karaukäl Krähe; — rumän. Lupulak, bolt Gewölbe, farkulica Gabel, maläj Hirse, pjalä Glas, plutä Floss, sulä Schusternadel, sreklä Rübe, uskuli Flachs, mundzid Füllen: — polu ruthen, laskä Gunst, Gnade, lakitkä Leckerbissen, lancüz Kette (Lehuzug); lopati Schaufel, Lorčuk, bolotlai Koth, bulhä Semmel, gulür (?) Biene, kolbasa Wurst, koradla

Amboss, kulûk Faust, mlynivkâ Mühlwasser, pidlohû Fussboden, pilâ Säge, pluh Pflug, polên Wermuth, polomîû Flamme, polût jäten, polovîk Habicht, polycû Schrank, selezinkâ Milz, solovîj Nachtigall, školû Schule, žylâ Ader, košel Korb, stol Tisch, val Wall: — Namen: Łabończuk, Łavarink, Łukasiewicz; Ilâx ein Pole, Olâx ein Rumane, Ilîv Lemberg, Moldôv Moldan.

l: dalùz Stock, dalavùr Teller, lulà Pfeife, Pilaf; — poln.-ruth. livàk link, plamà Flecken, stelà Zimmerdecke: sonst milièm und Namen: Balsamowicz, Molik, Struclik, Mimilik, Kovtalnik, Kvartàlnik, u. dgl.

n. Nasale m, n, decken sieh gewöhnlich mit gleichen Lauten der classisch-armenischen Sprache; nicht selten erscheinen sie auch in den neueren Lehnwörtern.

m.

- 1) Poln-armen. m = cl. m.
- a) Im Anlante: med Finger, Jumb (meth); may Sieh, Juq (meth); meth Juζ, Tod; mem Juζ. Grossmitter: mer Mutter, Juχe (mayr); mez Juq, Haar: meg ein. Juζ (mek) der einzige: men selbst. Juζ (mên); mi Je, nicht (partie prohibit): mis Ju, Fleisch: med zu, Jum (mot) nah; muχ Maus, Juζe (mêk); muχ Rauch, Juζe (miχ); meth dankel, Juζe (mêth); mur Kohle. Juχe (metr); mem Wachs, Juζe (mom); mert Mensch, Juχe (merd); mendr klein, Juχe (methr); menč Knecht, Juχe (menč); minkh wir, Juχe (methr); mith Gedanke, Juμe (mit); munč stumm, Juχe (mundz); mema einmal. Juχe Je (menž) mick; meder in, inmitten, Juχe (medž) Mitte; medig Stute, Jumun (methr); meder in, inmitten, Juχe (medž) Mitte; medig Stute, Jumun (methr); meder in, inmitten, Juχe (medž) Mitte; medig Knabe; Merdyrosiewicz vgl. Jumun (Mertiros); merkel Perle, Juppphu (meryrit); mermin Jupphu, Leib: megèt jener, nach, Juχe (mekd); mergèg nackt, Juχe (merk); mesfèg Mitte, vgl. Juχe muyh (mekd); mergèg nackt, Juχe (merk); mesfèg Mitte, vgl. Juχe muyh (mekd); mergèg nackt, Juχe (merk); mesfèg Mitte, vgl. Juχe muyh (mekd); mergèg nackt, Juχe (merk); mesfèg Mitte, vgl. Juχe muyh (mekd); mergèg nackt, Juχe

(mez); Minasowicz vgl. Uphum (Minas); mirng Bart, dupup (morukh); mode von, modig nah. vgl. dum (mot) nah; modikh Wacht, modelkh Untergang, vgl. dum (mût) Eintreffen; mogràd Scheere, dupum (mkrat); moštàx Pelz. vulg. du. umu (mûstak); manelû duht. spinnen; medznalû gross werden. debuhum (mecanal); mernelû sterben. demuhum (meranil); mornalû vergessen, dumuhum (moranal); morthelû schinden, duplet (morthel); monalû verbleiben, dum (moranal); morthelû gehorchen, vulg. dut (mirel); modamalalû nachdenken. vgl. dum dumuhu (mits mtanel);

b) im Inlaute: aman adam, Gefäss: amar Sommer, adams (amain); amb Schwamm, amp Wolke, willy (amp), wife (amb); ambur stark, moling (amar); amen all, ganz, molly (amen); Amirovicz vgl. wdfpmj (amiraj); amis wdfm, Monat; amit Scham, wdoft (amith); amunčnalů sich schümen, manzez (amaçel); comèr Winter, Salkato (dzmein); džermig weiss, alphuh (čermak); gamadz langsam, nach. funding (kamac) still: gogsminde Ziegel, hydfinne (khminte); hamir Suding, für; hambrelit zählen, Sudingty (hamarel); hampirelit dulden. Sudftply (hamberel); himbig jetzt, vulg. Splay, Splay (himaj, himak: ADD H. 112 128 hrane, hranankst (Höflichkeitsformeln), vgl. spm-Just (hramajel) befehlen: zometh trinken, fulls (zmel): zomer Teig. fully (ymor); zmamuthin das Freien, francis plate (ymumithiun); yośmedankh Gewissen, vulg. hardinatap (yrč-mtankh); imanali holinia (imanul) orfahren: khamelo quadh, (khamel) filtriren, khamo quadh, Wind: lamin Wahrheit, phin (lman); ohornali barmherzig, ngunden (okormeli); pambàg Baumwolle, pudpul (bambak); tem-lès Morgenröthe, timig vor. gegenüber, vgl. 444 (dêm), gen. 4/4/4 (dimi); timanath dulden, ghammy (dimanal); Tumanowicz vgl. 10 mplum (Thormas); tumanàg, dududud, Zeit: umin wem, ad (ûm); irmèn seiner, ihm; irmòr durch ihn; Numeralia ordinalia: orquesòme zweiter, irjekums dritter, estraums der vierte, hingums der fünfte, dasnums der zelmte, harurima der hundertste, u. s. w.

c) im Auslante: gam oder, hud (kam); kam Nagel, vulg. qud (gam); žam dud, Kirche: pjem Altar, pld (bem); ergos-tem gegen Abend (vgl. oben tem-lis): hum sud, roh: phajlim Blitz, hummite

(phajlûmn); tadûm Arbeit, quunuith (dutûmn); thayîm Bestattung, [duquith (thahûmn); abrošûm Seide, unquhçur (aprišûm); godom Stück, ququith (ktrûmn); paregàm Freund, quuntqur (barekum); z-im mein: 1. sing. im ieh bin, to (em); ya-m ieh befinde mieh, quo (ka-m); kidîm ieh weiss, quunt (gitem); g-aynûm ieh mahle, unquo (aham); gi-thoyîm ieh verlasse, puquo (thohûm); futur. b-ilûm ieh werde sein, bi-kidnûm ieh werde wissen, perf. eyîlim ieh bin gewesen, kidaçitim ieh habe gewnsst u. dgl.

2) Poln-armen, m wird zu mj erweicht manchmal vor e in der auslautenden Silbe, z. B. mjedz gross, M& (mec), neben medznalû (vgl. oben): mjer unser, Mp (mer); accus. z-mjes uns, qMq (z-mez); mjerr Honig, Mequ (mehr); mjerkh Sünde, Meq (meh), aber plur, merrjêr, merkhêr; ähnlich, garmjêr roth, quadhp (karmir); dann pluralia, wie kamjêr Nägel, gen, kamerên; mamjêr Grossmütter, mamerên; pemjêr Altare, pemerên; zamjêr Kirehen, zomerên, u. dgl. In mjedzvor Obmann, erhâlt sich mj wohl durch die starke Anlehnung an mjedz, vgl. Momen (mecanor).

In einigen Fällen scheint poln.-armen, m dem el. n zu entsprechen, nämlich in džamphò Strasse, Reise, Suimmung; (čanaparh);
adzmvor Hochzeitsgesell, vgl. minmung (otnavor); thamk Sattel, vgl.

[Fuing (thang) neben [Fuing (thanh).

3) Der Laut m kommt sonst nicht selten in den späteren Entlehnungen vor, wie türk. milàt Bauer, misklin armer Teufel, Misyrowicz, Muratowicz, Mulžir, Alamin der Deutsche, artmäx Doppelsack, duśmin Feind. zamdži Peitsche. zismith Glück. jemis Obst, laun auch, lozim Zwieback, Eminowicz, Kieremowicz, Kiermodzan, Telembas; — rumän. malāj Hirse, mundzit Füllen, micā Katze, miskerit tadeln; domni Fran, komā Mähne, knuān Erinnerung, kumnūt Schwaher, nīmā mur, počim Stamm; — poln.-ruthen. makitrā Mohntopf, mamā Mutter, miščān Stadtburger, mlyninkā Mühlwasser, morkiā Mohre, moždzīr Mörser, muraskā Ameise, Golomin Stadt Kolomyja, grimād Haufe, križmā Wirtshaus, plamā Flecken, sinje Same, zmorskā Runzel; lateinische Monatsnamen wie Mart (Martius). Malās oder Maj, September, Moktember, Nojempir, Tektember, und mehrere an-

dere Namen, wie: Malewicz, Maramorosz, Mimilik, Molik, Moszoro, Mufisz, Balsamowicz, Moldòv, Moskòv u. dgl.

n.

- 1) Poln.-armen. n = cl. n.
- a) Im Anlaute: nat Hufeisen, vui (nat); nav Schiff, vui (nau); nor neu, vui (nor); Nuš, vgl. vui (nûš) Mandel; nišàn Zeichen, viit (nšan); nižàmos damals, vgl. j mji duit (j ajn žam); nusàn neunzig, vgl. fituuit (inn-sûn); najetà schauen, vuit (najet); nergetà malen, vit pht (nerkel); nostetà sitzen, vuit (nasti);
- b) im Inlaute, sehr häufig nach Vocalen, z B. an: and with s, Nisse, anun minet, Name; annis, minez, Geschmack. aneli machen. multe (ainel); anore cin Jude, whopte (an-orên) gesetzlos: angidž Ohr, neben gandž-abir, white (akandž); ankan spät, whompute (anagan); cancar selten, vulg. & dandzar); dandz Birne, muht (tandz); danz Haus-, www (tan- ; dzandr schwer, &who (canr); džandž Fliege, Salus (Gane); ganàné grün. Yahang (kanadž); gangàn Ellhogen. կանպան (kangûn); ganûz früh. կանավա (kanûz): hanelê austragen, *Տանվել (hanel); hankčeli* ansruhen, *Տանպշել (hangéil); handzbeli* begegnen, Suturfuft (handipil); khani, puth, wie viel, einige: mané Knecht, July (mane); mandr klein, July (manr); maneth Julle, spinnen; Manugiewicz, Sutum y (manûk) Knabe; panalû öffnen, putung (banal); panelà machen, arbeiten, von pan, pub (ban); sandrelà kämmen, mitumply (santrel); sandigt Leiter, mitum he (sandigkle); spanelù tödten, mymimible (spananel); tanày Messer, quibul (danak); žangag (Hocke, quinque (zangak); žangari blau. Ininque (žangai); plur, ýankh Lebensalter, Jahrhundert, Homp (keankh); abránkh Vieh, տարանք (aprankh); zośmedánkh Gewissen, vulg. խընժամար (zrčatankh); 1. plur. g-aznánkh wir mahlen Analogiebildung, vgl. mqm/p, alamkh; Präsenssuffix -ana-: təranati waschen, proting (lûanal); timanati dulden, aparimu (dimanal); -ane-: bužaneli nähren, vgl. pm dubti (bûcanel), u. dgl. dann: aranc ohne, mounty (aranc); gajant Unterwelt, Jugut (kajan); hicand krank, Sheuting (hinand); Zamanag Zeit.

Ժամանակ (Հamanak): yostovanànkh Beichte, vgl. խաստականութիւն (yostovanûthiun); Owanes und Ohanowicz, գրաբաննես (Jorhannês), Hunanian vgl. գրիան (Jornan);

en: dzenozkh Eltern, Nump (cnak); šenuthin Schönheit. zhum Philu (šinûthiun); cenelû rufen, šmjuhz (dzajnel); zenelû schaden, vgl. źen, qhulu (zean); unenalû haben, multz (ûnel); uzenalû wollen, zanqtz (jûzel); kazçenalû hungern, zanqutumz (khakçenal); grocenelû ankleben, nach, huymultz (kpçûnel), u. dgl. Aksentowicz vgl. () zantumbu (Ôkhsêntios); vartenûkh Rose, hupqtuhp (vardenikh); azvenûkh Taube, vgl. mqulth (akauni); phur, Anorênkh die Juden, munthe (an-ôrênkh) die gesetzlosen: Suffix -ienc, -kuluş (-eanc), der Familienname, wie Gognienc, Mochienc, Ohanienc; Norsesienc, Horajenc,

on, un: onkh Braune. ping (jonkh): ongůz Haselnuss. pingga (znkajz); zonár mild. painapš (zonarh); zontikhár Kaiser. vgl. pantapung (zûnkhár) Ajd. n. 180, Ann. Donigiewicz, month (tônik); zristoná Christ, Katholik. pphamatelny (khristoneaj); plur. ironkh sie, roronkh welche, asonkh, adonkh diese, u. dgl. — naerir woldhabend, miltap (ûnevor); dzung Knie, omith (cûnkn); hund Same, saina (hûnt); sundig Kiste. atamach (sntůk); džundžulvz Sperling. Susqueh (čnětůk); gravng Ferse. hpulta (krůkn), nach. hpulta (krůnk); plur. asonkh Herbst, minta (asun); ardusinkh Thränen. mpamamp (artasúkh), titl. mpamamita (artasinkh); taštůnkh Felder, zu tašt, nam (dusta, githozůnkh wir verlassen (Analogiebildung) u. dgl.

in: inkh er, fufu (inkhn); iné was. fuz (iné); int neun. futu (inn); indži mir, fuš (indz); indås hier, hieher, fun mp (rud ajs) Ajd. 1. 163, Anm. 11. 126, 127. bind hart, aftaf (pind); hing sfun, fünf; hinelie spinnen. sfumz (hinâl); kini Wein. aftaf (gini); Minasowicz vgl. Ufsum (Minas); prind: Reis, refus (brindz); šinelie, zfutz, bauen: wind schon, vulg. pufum (wint) Čax. wink voll, nach. fufup (ilinkh); plur. erginkh Himmel, tephu (erkin); khordinkh Schweiss, vgl. phymia (khirtn); palinkh Schhüssel, vulg raphp (balikh) Čax. minkh wir, 1. plur. inkh wir sind, einkh wir waren: kidinkh wir wissen, kidefinkh wir wussten, hi-kidninkh wir werden wissen. kida@linkh wir haben gewusst, und dergleichen Analogiebildungen, vgl. dl.p (mekh) wir, tafp (emkh) wir

sind, imperf. *Լաբ (ĉak); դիաեմբ (gitemkh)*, imperf. *դիաԼաբ (gitêakh)* u. s. w.

na: mudreli walden, pumph (matel); mičneli herabsteigen, vgl.

mig (ûndž), gen. piogn (matoj); mudzajeli geboren werden, mgereli
helfen, pioht ph (mkerel); mneli fallen, miohmioh (ankanil), tifl. piopoh (mgnel), nach. hjote (ijnel); bymudz Kupfer, myhioš (phindz); gunig
Weib, yhio (kin), gen. hing (knodž); zmudzur Apfel, hioon (zneor);
plumthi hässlich, fiofoh (phuthi); šunig Hündehen, žuhų (šnik); dzuneli
gebären, dimioh (cnanil); tuneli legen, gint (dnel); pundreti fragen,
vulg. himmol (phutrel); minuli bleiben, ilimį (mnal); kunali gehen,
qimį (gnal); haskunali verstehen. Smuhmimį (haskunal); gorsuneli
verlieren, hupumiotė (korūsanel); čorgunili trocknen, zupmynintų
(coracional); medzineli erziehen, didmynigaintų (mecacional); polymeli unsturzen, hungaintų (phlūcanel); verguneli aufheben, diamynymintų (reracional); targuneli umkehren u. dgl. Plur, odvinėr Filsse,
madvinėr Finger, vgl. min (ota), dimin (mata).

Nicht selten kommt n auch nach Consonanten vor, besonders den tönenden, z. B. gsrniig Schulter, hunt (kniin), nach hyntud (ksiinak); Gogniene von Gogan, vulg. 🉌 🚧 (kokan) Waldpflaume; mzyńer die Mause, vgl. Ladju (mûkn): hajnàk armenisch (adv.), wohl aus Sughtung (hajenak) vulg. Asp. 1, 163, 11, 129 Verbalbildungen mit dem Suffixe -ne- and -na-, wie logneli schmieren, py whom (loganal), kodneli finden, quantity (grand); hedzneth das Pford besteigen. 348 minty hecanil); gannelù stehen, hwimphe (kangnel); hassanelà reif werden, jumuul, (hasanel); arneli nehmen, muhaz (arnûl); zarnelî mischen, fam**ut**<sub>L</sub> (zařnel); zarnelů schlagen, **gwyputt** (zarkonel); mernelů sterben, den with (meranil); apali mahlen, wyw (akal); kidauli wissen, y put) (gitel); medenatù gross werden, diomining (mecanal); koznatù stehlen. gayahay (gokanal); cornalictrocknen, zarahay (coranal); mornalicvergessen, dim ming (moranal); vernali springen, depubny (veranal); qurnali konnen, funt f (karel), vulg funt tung (karenul), Cax. parnal Lager, vgl. puntun (barnal), aufheben; — nach den Tenues: oztmims der siebente, vgl. 444 (euthn); uthuème der achte, dasnàme der zehnte, vgl. տատե (tasn); harsnikh Hochzeit, Հայասներ (harsnnikh); lusnəgàn

46 J. Hanusz.

Mond, puntum (lûsnak), puntum put (lûsnakan); šnahagà Dank, zum fun (śnorhakal); Payneban, vulg. punput punt (bahanê-pan); Verbalbildungen mit den Suffixen -na- und -ne-, wie vaynalù fürchten, funtu (vayel), nach. funtum (vaynal); desnelù sehen, untum t (tesanel); pažnelù abtrennen, puntum (bažanel); haknevelù sich anziehen, untum (aganil); coenelù zeigen, gruput (cûcanel); keraçnelù fett machen, vgl. qtpungunut (gêraçûcanel); sorveenelù lehren, undupt guntum (sovorecûcanel); sorveenelù sehärfen; udecnelù nähren, śarecnelù aufstellen, šidgeenelù gerade machen u. dgl.

c) im Auslaute: an dieser, wife (ajn); an- (privativum), wite- (an-), z. B. an-havad ungläubig, gottlos, who was (an-hauat); can Stimme, ձայն (dzajn); ksan zwanzig, punt (klisan), lan breit, pujt (lajn); pan Ding, Arbeit, put (ban); amin matin, Gefass: acedran Evangelium, աւեսարան (anetaran); enrin Strick, չաւան (édan); ergin lang, երկայն (erkajn); havidân ewig, Junfulun (janitean); yayrân Vorzimmer, Junqueput (zaharan); isyàn felowi, külm; karràn Schüssel, puquati (khahran); kavazan Stock, Stiel, quanquin ganazan; kunan Walmheit, plinin (lman); nisân Zeichen, wout (usan); peràn Mund, pt put (beran); savàn Leintuch, muinh (sanan); tercan Zwirn, glopanh (derdzan); Wartan, վարդան (Vardan); lusnogàn Mond, թումնական (lûsnakan) proprio della luna: majragan, անդրական, mütterlich: gorustagan verlassen, կորտական (korstakan); nostojagim ansässig, mumquhub (nstokakan); Pluralia auf -an, wie cian zu ci Pferd, if (dzi); zodan Heu, vgl. zod, Juma (zot) Gras; kejim zu kej Dorf, yfry (giul); selten die Familiennamen auf -ian, wie Hunanian, dann: Hajastan Armenien. tadostan Amt, qumuտումե (datastan); und zahlreiche Phiralia auf -stan, wie ekostan Weintrauben, vgl. wygl wowit (ajgestan) Weingarten: phošestan zu phoši Staub: yandžistiin zu yandži (türk.) Peitsche u. dgl. 3. plur. g-ay-nin sie mahlen, աղան (akan); ga-n sie finden sich, aor. zargàn sie schlugen u. dgl. en: men selbst. It (mên); sen dick, zen (sên); zen Schade, gente (zean); aden gelegene Zeit, mut un (atean); corjen Weizen, groß ut (corean); erjen sein, pertant (iurean); Genit. pane-u, vgl. 'h pant (i banê) ablat., plur. panerê-n, irmè-n seiner, numer. megè-n, ergusèn, irjekè-n u. dgl.

in: hin spr. alt; kin Preis, qfu (gin); digm Frau, mphfu (tikin); gaçin Axt, hughu (kaçin); gaçin Nuss, hunhu (kalin); kedin Erde, qumhu (getin); marmin dundhu. Körper: tezin gelb, qualhu (delin); traçin Nachbar, vgl. quugh (draçi); Suffix -uthin, -uthin (-ûthiun): dzeruthin Alter, diruthin Gericht u. dgl. Dativ. singl. pani-n, vgl. quuh (bani), žamin, umin, wem u. dgl. 3. plur. in sic sind, to (en), imperf. ein, thu (êin); kidin sic wissen, vgl. quuhu (gite-n), imperf. kidein, qhuthu (gitein); perf. ezilin, kidaçilin u. dgl.

un: dun Haus, mut (tân); pun Nest, pujt (bojn); šun, zmt, Hand; anim utunt. Name: arin Blut, uppt (ariun); ersin dreissig, teptumt (ere-sûn) u. s. w. bis nu-sin neunzig, fithumt (inn-sûn); gangûn Ell-bogen, hutunt (kangûn); irgûn Abeud, vgl. teptug (erekoj), vulg. hephut (irikûn), Karan phoquit (riugun); madzîn sauere Milch, but utu (macûn); u-i-pûn ganz, h put (i bûn) bis Ende: sirûn Liebe, lieb, uhput (sirûn); Gen, dat, singul, martîn, vgl. dupuq (mardoj), hokûn vgl. supug (hoguaj), dzandrin, phur, dzandrevîn, žamerîn, Hajerîn u. dgl. — 3. plur, gi-thoyîn sie verlassen, puqut (thokûn); fut, bi-thoyîn; ebenso gi-desnîn sie sehen, fut, bi-desnîn n. dgl.

Sehr selten lässt sieh ein auslautendes -n nach Consonanten hören, z. B. zwign tief, hung (zor), nach, hunguith (zorünk); entweder fällt es ab, z. B. mad Finger, dimin (math); vid Fuss, min (otn); mig Maus, dimhi (mikn); eng Fisch, suih (dzükn); jez Ochs, kyi (ezn); tadim Arbeit, quumith (datümn); oder es wird zu einem tonlosen v. z. B. izto siehen, b [Pa enthn); dästo zehn, minh (tasn); inkho er, fügü (inkhn); oder auch man hört nach n ein tonloses v oder e, welches wohl als 3. sing, des Verbum subst, anfznfassen ist, z. B. inkho-e er ist, fügü (inkhn ê); zwigu-v tief ist, sogar dzündrn-e sehwer ist, vgl. suip (canr) u. dgl.

2) Poln.-arm. n wird oftmals zn û erweicht vor e in den auslautenden Silben. z. B. ûerg Farbe, pl. nergêr, hlph (nerk); mojûêr Mause, gen. mojnerên, vgl. halp (mûkn); tadumûêr. gen. tadumnerên (vgl. oben); paûêr Dinge, gen. panerên; jezher. gen. jeznerên zu jez Ochs, lov (ezn); cugûêr Fische. gen. cugnerên, vgl. halp (dzûkn); asejûêr, gen. asejnerên zu asêj Nadel. unlop (aseln); karûêr, gen. kar-

nerên zu kurr Lamm, quan (gain); von solchen Stämmen hat sich der Ausgang -uer allgemein verbreitet als eine Pluralendung, besonders bei den zwei- und mehrsilbigen Substantiva, wie skesurûêr Schwiegermütter, berbedžûêr zu berbêdž (rumän.) Widder, žylaûêr zu žylû (slav.) Ader: žamanayûêr zu žamanûg Zeit: samakišûêr zu samakiš (rumän.) Kase: japındžaûer zu japındžû (türk.) Mantel; huselnicaûer zu huselnicû (slav.) Raupe u. dgl.

3) Der Laut n kommt endlich in den späteren Entlehnungen vor, wie: türk. naçàr Noth, nijàth Hoffnung, Nurbegowicz, Aslanowicz, Czobanowicz, Eminowicz, guna Decke, zonaz Gast. konar Ufer, Rand; pazevènk falsch, Pencar, sunč Schuld, zangù Steigbügel, bazorgàn Kaufmann. Bostan, Dzingim Zigeuner, čokim Hammer, ćatim Fleehtgehüge: duśmin Feind, zaftan Kaftan, joyran Bettdecke, miskhin armer Teufel, salhan ausgekochtes Fleisch, Soltan; — rumän, Negrusz, Negustor, uzmá nur. berbendzá Käscfass, bernzrákh Hosen, domná Frau, džunk Stier, gindà Eichel, grebenòs buckelig, kumnàt Schwäher, mundzid Füllen, pintin Sporn, prund Schotter, untura Schweinefett, untreg ganz: ban Geld, Krečím Weihnachten, kumán Erinnerung, kurtán Hof; - poln. ruthen. nahl plötzlich, norà Quelle, Nurkiewicz; horonà Egge, čudník lächerlich, dževoronká Lorche, gánok Gallerie, hrabyná Weissbuche, huselnică Raupe, korună Kranz, lancuz Kette, mlnivkă Mühlwasser, pančozů Strumpf, sadanà Satan, selezinkô Milz, snop Garbe, sosná Tanne, synká Schinken, vinok Kranz, višná Weichsel, vjenut welken, žentica Kasemilch: burjan Gras. Kraut, bužen gerauchertes Fleisch, Golonia Kolomyja (Stadt). Kabzán ein Armenier, misčán Stadtbürger, polèn Wermuth, truyàn Truthahn, rigòn Frauenkleid; -Monatsnamen: Nojemper, Hunvar, Hunds u. a. Erweichtes n haben wir z. B. in herread schnelles Ross (pers.-türk.). Shatin (Stadt), polomin Flamme (ruthen.).

#### Schluss.

Danach ergeben sich im Allgemeinen folgende Entsprechungen zwischen den poln.-arm. und class.-armenischen Lauten:

#### 1) Vocale.

Poln.-arm. a = cl. a, aj; manchmal  $e, ea, \hat{u}, au;$ 

, e =, e,  $\hat{e}$ , ea, seltener aj, iu, sporadisch i, a, u;

,  $o = \text{cl. } o, \hat{o}, \text{ sporadisch } e, b, u, eu;$ 

, i =, i manchmal e, iu, sporadisch  $\hat{e}$ , ea, o, v;

, u = 0,  $\hat{u}$ , oj, iu, eu, manchmal ov, a, o, e, i;

 $v_{ij}$   $v_{ij} = v_{ij}$ , für  $u_{ij}$ ,  $v_{ij}$ ,  $v_{ij}$ 

y = slav. y (fast nur in den Lehnwörtern).

Diphthonge au, eu. ou kommen noch sporadisch vor, ebenso ia, ie für el. ea. sonst wird entweder der zweite Theil eonsonantisch, wie in aj, oj, iv (für el. iu), oder die elassischen Diphthonge werden im Poln.-arm. im Auslaute und vor Consonanten zu Monophthongen, nämlich:

el. 
$$aj = \text{poln.-arm. } a, e, + \text{el. } au = \text{poln.-arm. } o, + \text{el. } iu = \text{poln.-arm. } u, i, e,$$

$$u, + au = u, + au =$$

Es ist noch zu erwähnen, dass jeder von den fünf poln.-arm. Hauptvocalen in gewissen Fällen, besonders ausserhalb der letzten Silbe, zu z wird. Alle diese Vocale fallen manchmal aus und manchmal entwickeln sie sich secundär zwischen zwei Consonanten. Der Laut e wird oftmals zu je (resp. e).

# 2) Consonanten.

# A) Explosivlaute.

- 1. Tenues p, t, k = cl. b, d, g, selten ph, th, kh oder p, t, k:
- II. Mediae b, d,  $g = \text{el. } \rho$ , t, k, seltener b, d, g;
- III. Tenues asp. ph, th, kh = el. ph, th, kh, sporadisch p, t, k.

# B) Affricatae.

- ı. Tenues c,  $\check{c}=\operatorname{cl.} dz$ ,  $d\check{z}$ , selten c,  $\check{c}$  oder c,  $\check{c}$ ;
- п. Mediae dz,  $d\tilde{z} = c$ ,  $\tilde{c}$ ;
- ш. Tenues aspir.  $\mathfrak{c},\,\mathfrak{c}=\mathfrak{c}\cdot\mathfrak{c}$

# C) Spiranten.

- 1. Tenues f, s,  $\delta$ ,  $\chi$ , h = el. h, s,  $\delta$ ,  $\chi$   $(\lambda)$ , h (j);
- п. Mediae  $v, z, \check{z}, \gamma, j = \text{el. } v \ (u, \hat{u}_i, z, \check{z}, \lambda, j.$

#### 50 J. Hanusz, Beiträge zur armenischen Dialectologie.

- D) Liquidae und Nasale.
- I. Poln.-arm. r, l = cl. r (ij), l;
- II. Poln.-arm. m, n = cl. m, n.

Manchmal werden die Consonanten erweicht, besonders vor e in der auslautenden Silbe, und zwar: Labiale zu pj. bj, fj, rj. mj; Dentale zu  $\ell,$  d;  $\hat{s},$   $\hat{z};$   $\hat{c},$   $d\hat{z};$   $\hat{u};$  Gutturale zu k,  $\hat{g};$   $\hat{\chi},$   $\hat{\chi}';$  Liquidae zu rj,  $\ell.$ 

# Fanstus von Byzanz und Dr. Lauer's deutsche Uebersetzung.

Von

#### P. G. Menevischean.

Wiere Mechithanist

Zu den wenigen armenischen Schriftstellern, welchen man das Prädicat "classisch" zuerkennen darf, gehört ein Historiker, dessen Verdienste bisher weder von den einheimischen, noch von den fremden Geschichtsforschern gebührend gewürdigt worden sind.

Es ist Faustus von Byzanz.

Im Gegensatze zu alteren und neueren Geschichtskritikern, wie St. Martin, der in seinen Mémoires historiques et géographiques sur l'Arménie (t. 1, 313—314) schreibt: . . . Faustus de Byzance est bien plus étendu, et il paraît bien plus véridique . . . . ' und Herrn von Getschme, welcher den Faustus als einen "wahren Geschichtsschreiber" kennzeiehnet, wird Faustus bekanntlich von vielen Anderen mit Unrecht als ein unglaubwürdiger Historiker und als ein Grieche, der armenisch geschrieben hat, hingestellt.

Mein Zweck ist nicht, mich hier in eine erschöpfende Discussion einzulassen; es wird dies in einem armenischen Werke geschehen, das mich schon lauge beschäftigt.

In aller Kürze sei nur erwähnt, dass St. Martin's und Gutschmid's Ansicht, der Stil des Faustus sei "roh und unchassisch", der Wahrheit ganz und gar nicht entspricht. Der Stil des Faustus ist

Verhandlungen der k. süchsischen Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig. Philosophisch-historische Classe 1876, S. 2.

echt classisch-armenisch. Hingegen kann Moses von Khoren nur für einen in der armenischen Sprache nicht wohl unterrichteten Ausländer, aber keineswegs für ein Muster armenischer Diction gelten. Thatsächlich ist seine Arbeit (als Schriftsteller und nicht als Historiker betrachtet) nichts weiter als ein Gemisch von Hellenismen, welche in des Verfassers starker Vorliebe für die griechische Sprache ihren Grund haben. Ein grosser Historiker ist als solcher noch immer kein mustergiltiger Classiker.

Der Stil des Faustus, welcher armenisch geschrieben hat, ist wahrhaft schön. Für sein charakteristisches Merkmal darf die dem alltäglichen Verkehre so nahestehende, keineswegs gesuchte Schreibart gehalten werden.

Die Geschichte des Faustus wurde zum ersten Male zu Constantinopel im Jahre 1730 herausgegeben; später, im Jahre 1832, wurde eine zweite Ausgabe in Venedig veranstaltet; dabei sind fünf Manuseripte miteinander verglichen worden. Im Jahre 1883 wurde eine dritte Ausgabe von K. Patkanean zu Petersburg veröffentlicht. Mittlerweile war in Constantinopel ein neues Manuseript entdeckt und von einem Mitgliede der Wiener Mechitharisten-Congregation mit dem Drucke vom Jahre 1832 verglichen worden. Die dabei sich ergebenden Varianten wurden genau verzeichnet. Diese Arbeit wird als Manuscript zum Gebrauche für eine künftige Edition sorgsam aufbewahrt. Obgleich das Constantinopolitaner Manuscript nicht sehr alt und fehlerhaft copirt ist, gibt es dennoch an manchen Stellen interessante Aufklärungen.

Den Bemühungen des hochw. Herrn Seuandztean (Upmuhambub) ist es zu danken, dass er in seinem Hommungemp (Constantinopel 1885) das Vorhandensein zweier bisher unbekannter Manuscripte in Arghen und Tsehenqusch (Armenien) bestätigen konnte.

Die französische Uebersetzung hat zum ersten Male der verdienstvolle Dr. Emm besorgt: dieselbe ist zu Paris im Jahre 1867 gedruckt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe Collection des historiens anciens et modernes de l'Arménie, par VICTOR LANGLOIS Tome I, pag. 201.

Dr. Lauer hat das Verdienst, den Armenisten und besonders den Historikern seiner Muttersprache eine deutsche Uebersetzung dieses in so vielfacher Beziehung sehr brauchbaren Werkes geboten zu haben. Diese Uebersetzung erschien bekanntlich in Köln im Verlage der M. Du Mont-Schauberg'schen Buchhandlung im Jahre 1879. Ieh war sehr neugierig zu erfahren, ob die deutsche Uebersetzung den Text treu wiedergibt. Indess, nachdem ich einige Seiten gelesen hatte, sah ieh, dass die Uebersetzung den an sie zu stellenden Anforderungen nicht entspricht. Je weiter ich die Vergleichung fortsetzte, desto mehr wuchs die Zahl der Uebersetzungsfehler. Da nun einmal das Buch sehon in Aller Händen ist, so finde ich mich genöthigt, das Resultat meiner Controle zur öffentlichen Kenntniss zu bringen. — Ich eitire in erster Linie die Seiten der Ausgabe des Jahres 1832 (das Werk ist 272 Seiten stark): dann in Klammern die der Lauer'schen Uebersetzung (notirt nur mit L.).

### Das 3. (resp. 1.) Buch.

S. 5. min h & kan mining aplit aplitum: (Sanja ah dh h dheh dheng apmadia fil tuim ping 5 mm h platingh, 5 min dh benimbly yape: (L. 3) . . . . . ist von Anderen geschrieben worden. Damit aber nicht in der Mitte unserer Erzählung irgend etwas übergangen scheine, haben wir es . . . . beigefügt. Es soll heissen: Zwar ist es . . . von Anderen geschrieben worden: damit aber keine Unterbrechung in der Mitte dieser unserer Geschichte erscheine, haben wir ein wenig beigefügt. — man apmadh munku mu udfü. (Ibidem) — "wird hier erzählt von dort an bis hieher". munku bedeutet im Classisch-Armenischen nie "von dort an", sondern "hier, da. an diesem Orte" etc., z. B. munku h maju hlutun, "hier in diesem Leben". upzuch ih Lu zupkop munku hlutun (adjectivisch) "mit welchem Uebel voll ist dieses (Erden-) Leben".

S. 6. h qhoq'n harpuin. (L. 4) in einer Stadt, Thordan'. Viermal kommt das Wort qhoq vor und dreimal wird es mit "Stadt übersetzt; aber qhoq hat im Armenischen nur die Bedeutung "Dorf". —

In der Geschichte M. von Khoren kommt das Wort ebenfalls viermal (respective dreimal) vor und wird von Dr. Lauer dreimal mit "Dorf" (siehe die deutsche Uebersetzung von M. Khorenatzi von Dr. Lauer, 1869, S. 74, 155, 171) und einmal mit "Stadt" (S. 168) übersetzt. "Stadt" wird im Armenischen mit einem aus sehr alten Zeiten stammenden Worte, nämlich durch das dem Aramäischen entlehnte "punjup bezeichnet. — Leute bedeutet "Marktflecken", von Dr. Lauer wird es aber immer durch "Stadt" wiedergegeben.

Oberpriester'. Lywy ist die dritte Person des Sing. Perfecti, des Infinitivum ymd und nicht des ymd. Man übersetze daher: "Verthanes wurde Oberpriester'.

- S. 7. Γωη βίαρ dh', L'nhyū. (L. 4), die Götzen der Tempel'. Das Wort μωη βία hat im Classisch-Armenischen nur die Bedeutung "(Götzen-)Altar" und nicht "Götze". Γωη βίαρ dh', L'nhyū muss mit "die Tempelaltäre" übersetzt werden. Βωμές ist im alten Testamente das armenische μωη βία (vgl. 1. Maech. 1, 62. n. 23. n. Maech. x, 2 u. s. w.).
- S. 7. much woold by the what what what well and the college (L. 5), Häuser des Gebetes und Stätten aller religiösen Uebungen', walktuufte nedleg heisst "Allen" oder "für Alle"; also: "Bethaus (= Kapelle) und Andachtsort für Alle" und nicht "Stätten aller religiösen Uebungen".
- S. S. dunte als jurien lestwicken girm une prin dunte . . . . (L. 5) Denn sie befeindete den Heiligen aus Anlass . . . . . \* Guing lestwicken heisst im Armenischen "Jemandem einen Verweis geben", eigentlich "Jemandem etwas vorwerfen", aber "befeinden" kann das Wort nie bedeuten. Für "befeinden" hat das Armenische Polimiliatung Polimiliate lätel melle u. s. w. Darnach muss der Satz so corrigirt werden: "denn der Heilige gab ihr Verweise".
- S. 8. litingply Manneday, pdzhly Le mpdmhly. (L. 6) ,bat er Gott: "Erlöse und befreie sie". Richtig: ,bat er Gott, heilte sie und machte los (= befreite von den unsichtbaren Banden).
- S. 9. Unquitelyku quylephin. (L. 6) "sie sehmähten die Boten". Bote" heisst im Armenischen upmmehpud, gelangut, unep;uinqud u. s. w. gylephp ist "die Absender". In der französischen Uebersetzung steht es

- S. 12. wywniau I field Grenth h publiquet. (L. 9) "So wurde Jusik seines Schwiegervaters ledig". Es muss ausgebessert werden: "Jusik wurde von Zank und Streit befreit". ¿unp., p yummehpubrugh Lunnedag. (L. 9) "die Gnaden der Herrlichkeit Gottes". Die lautliche Achulichkeit von yummehpubr "Gebot" und ymmhe "Ehre" hat vielleicht Dr. Lauen veranlasst, "die Gnaden der Herrlichkeit Gottes" anstatt "die Gnaden der Gebote Gottes" zu übersetzen.
- S. 14. guidan Phia aging manymandray. (L. 11) die Verehrung anderer Götter. Quidan Phia bedeutet Begierde, Habsucht, Gier, aber "Verehrung" kann es nicht bedeuten. Dannymand "Hab und Gut" ist nicht mit Lamand "Gott" zu vertauschen. Der Satz heisst also: "die Habsucht nach Gütern der Nachsten (= Anderer").
- S. 16. Le jing up dhainqual ainguinklin, mynaku khumulin gualkinnju kainunqup suhhyn h dhumu minghy apapananghy. (L. 12) "Die, welche zusammengezogen waren, wurden so von allen Reisegenossen an den Strassenübergängen gezahlt. Der armenische Text lautet aber: "und wo sie auch durchzogen, liessen sie solche (= Steinhaufen) auf den Strassenübergängen". Lum muhuh musin musikk. (L. 12) "Dann nahmen sie Anlass. Fasten zu halten. Obwohl undunft "nahmen" heisst, so steht doch hierin ein eigenthümlicher Armenismus. Lumuk heisst nuter solchen Umständen nicht "Anlass nehmen", sondern "aufangen". Also: "fingen sie an zu fasten"
- 8, 17. **Gamen Spudich quequiq Salety speciality**, (L. 13) gaben sie Befehl, Graben zu ziehen. Die ganze Schwierigkeit dieser Stelle

8. 18. 📭 Հրաժան քժադաւորն . . . բերել գվայրենի կազին մայրեաց. (L. 14) "Der König gab . . . . den Befehl, . . . Kerne wilder Gebüsehe bringen . . . zu lassen. Jujelih hught eigentlich "wilde Eiche ist bei Isaias vi, 13, 320.200; und bei nachelassischen, armeuischen Schriftstellern ziger; aber keineswegs "wildes Gebüsch". Nicht Kerne befahl der König zu bringen oder anzupflanzen, der Willens war, um sich herum einen Wald zu sehen, sondern junge Wald-Eichen (4myft Lug). Darum ist die betreffende Stelle so zu ändern: 'Der König gab Befehl, . . . die wilde Wald-Eiche zu bringen.՝ — զդեսմո խոսարդ՝ մինչեւ յապարանոն Տիկնանի՝ տնկեցին ղկադեհն, (L. 14) Nachdem sie . . . . bis zu dem königlichen Palaste Tiknun den Boden tief gelegt hatten, pflanzten sie die Kerne. զգետն խոնար; bedeutet ,den Fluss entlang': hier ist խոնար; eine Praposition mit vorangehendem Accusativ, ganz so wie im Deutschen. "Tief" heisst fung nicht funtung". Der Boden heisst armen, glaufte und "Fluss" que, ein echt indogermanisches Wort. Die Correctur lautet mithin so: sie pflanzten die Eiche an dem Flusse entlang bis zum Pałaste Tikmuni (nicht 'Tikmun'! .

S. 24. Implie in in Strain munity, (L. 19). . . nachdem er ihn zum Narren gehalten und S. 231 (L. 184) .zum Verdruss. In beiden Fallen ist im Deutschen der Sinn des armen. Strainfu untity falsch wiedergegeben. Strainfu untity untity heisst "Jemandem etwas zum Trotze machen". — Ise hommun ihn quantu quantu (L. 19) "und nun sind sie im Meere verborgen" soll heissen: "und sie sehwimmen noch im Meere". quantut oder besser zuntut" ist "schwimmen", abgeleitet von der Wurzel zuge. Sich verbergen heisst qonta. Aber weil der Unterschied sehr gering ist, so werden sie in Manuscripten miteinander verwechselt und sind darum auch unter dieser Bedeutung in die Vocabularien aufgenommen worden. Aus den Worten aber,

die Manačihr zum heiligen Jakob von Mtsbin (nicht Mdsbin!  $ds = \delta$  ist westarmenisch) spottend gesprochen hat, ist klar, dass er schwimmen und nicht verbergen sagen wollte.

- S. 30. Ind singsummer Supensi Lykul finn, ahmuest kuiste ke myestemyst me qualkingsie puklkungse yangu ushuisgungse ke mpushise keptesse. (L. 25) "Die Guadengabe des Geistes Gottes hatte ihn erfüllt; des Wissens Quelle war er geworden für alle Ohren und Herzen der Erde, die auf die Wege achten wollten. sutzuke bedeutet auch "Zuhörer" und nicht allein "Ohren", das in derselben Phrase mit munis wiedergegeben ist. Der Satz heisst: "Und (weil) der gnadenspendende Geist ihn erfüllt, (so) hatte die Wissenschaft die Ohren (-gänge) und die Herzen aller Zuhörer des Landes quellenmassig erfüllt."
- S. 31. O manus Suj jujuli. (L. 25) "Die Strafe Gottes", anstatt: "die Hoffnung Gottes".
- S. 33. Pagy dhaft under fitz neg graftenwisten ehnelte Steeth had much grape fituity, nege the same fitz mitof daspe he much. (L. 27) Aber nur Wenige kamiten den Inhalt der griechischen und assyrischen Schriften und auch diese waren nur ein wenig in dieselben eingedrungen. Faustas aber sagt: ausgenommen nur die Wenigen, die in griechischen und syrischen Schriften bewandert waren und es einigermassen verstanden.
- S. 34. applip utalfan.p., utalfan fomque apar forb. (L. 28) zweimal "herzlose Kinder, herzlose Herrschaft, statt: ansinnige Kinder, unsinnige Regierung". La ayta fomque apar Shputum, ping tanju ful ping mita tanyhyhan.p., utaya yfita zupur folkandir sputu sputktumin gampu. (L. 28) anter jenem Könige Tiran überstiegen sie, nach ein und dem selben trachtend, in der Schlechtigkeit alle Höhen. Fanstus meint: "unter jenem Könige Tiran, diesen zum Vorbild nehmend, übertrafen sie an Bosheit alle Jahrhunderte".
- S. 35. Le ne dunch semisituo op mam plum Plumigh. (L. 29) "nicht in den Geboten der Tugend geübt waren". Gebot ist armen. semisitus aber semisitus p (im Classisch-Armenischen immer Plural) bedeutet "Uebung". Der Satz heisst also: "in Tugendubungen waren sie

nicht durchgeübt. — [ ] ng Mohi Asphumph jumm phim [Aplania neg to phi. (L. 29)], keine Mühe auf die Tugenden des grossen Grigor verwandt. "Mühe verwenden heisst armen. mg hum phile, dan [ h. 18] minter n. s. w.. und nicht mg minter, welches "achten, Acht geben" bedeutet. Darnach muss diese Stelle verbessert werden: "und nicht einmal auf die Tugenden des grossen Gregor Rücksicht nahmen (oder beachtet haben)". — p impund [ h. 18] hatten sie Unterwerfung . . . verachtet". Fanstus meint etwas ganz anderes. Er sagt ausdrücklich von den Söhnen Jusik's: "und stolz auf die vergängliche, eitle Abstammung ihres Geschlechtes, wählten sie das militärische Leben", und fügt bei: "darum wurden sie, dem anfänglichen Traumgesichte ihres Vaters gemäss, in ihrer Hoffart verworfen". "Unterwerfung heisst armen. in hum phile und "Hoffart" in ihrer Hoffart" in hen heisst armen. in herer Hoffart verworfen". "Unterwerfung heisst armen. in hum hum phile und "Hoffart" in hum hum phile.

S. 39. Jr. quen tequa metatique les aquampunamentatus leques jumpusplentite, pumpleng. (L. 32) Die, welche er würdig und bereit für seine Auferstehung wusste, wählte er. Jepha ist die dritte Person Perfecti von qualitat und hat mit qhull, wissen nichts gemein; die dritte Person Perfecti von qhull hingegen ist qhung. — zunzupl wird von Dr. Laur meistens mit Böses zufügen, S. 32 Jemandem Uebles thun etc., übersetzt: aber zunzupl bedeutet Jemanden kräuken, foltern, qualen: merkwürdigerweise steht an eben derselben Stelle der deutsche Ausdruck Jemanden zu Tode qualen auch im armenischen Texte: zunzupl qup dhule pans

S. 41. Psupšyk kr g.pmšuimyn phring h škup. (L. 34) "wird (der Herr)... auch das Christenthum von Euch hinwegnehmen". Daniel sagt indess bei Fanstus: "der Herr wird. — auch das Priesterthum von Euch hinwegnehmen". — my gh yghyk pq un hu b ph kuh huy dka grudu be unmytunga, gh mpg phihyh unmytunga... (L. 34) "Wenu ihr zu mir geschickt habt, als ob uns ein Haupt und Führer gekommen wäre, wie könnte ich Führer ... werden. Die Uebersetzung entspricht dem armenischen Texte nicht. by huy sind Imperative von guy und huz. Der Satz lautet: "aber weil ihr zu mir geschickt habt (und sagtet): "komm und sei unser

Haupt und Führer," wie kann ich Führer derer sein, die . . . . . u. s. w.

- S. 44. mapute h junquipulte Alsh d'apparentant (L. 37) brachten ihn in das Dorf des Propheten Johannes'. mquipulq kann nicht "Dorf" bedeuten, sondern ist etymologisch identisch mit "Acker", żążę u. s. w und hat im Armenischen die Bedeutung "Meierhof", dann "Begräbnissort" Also ist der Satz zu ändern: "sie brachten ihn (= die irdische Hülle des Pharrén) auf den Acker des Tempels zum Propheten Johannes".
- S. 47. Is wing aparted Commensage to I wand. (L. 39) Da liefen Artavased und Wasak herbei. Aspate von attasp ist nicht identisch mit apate von attasp. Das erste bedeutet "vorfallen, sich zutreffen" und das zweite "hinlaufen, nach einem Orte hineilen"— Aufgereizt von seinem Haremsaufseher, gab der König Tiran Befehl, den zwei Kindern des Reschtunischen und Artzunischen Hauses die Gurgel abzuschneiden. Artavased aber und Wasak, die Mamikonier, waren zufälligerweise anwesend, sie warfen sich über die Kinder, nahmen jeder ein Kind und liefen davon. Die betreffende Stelle lautet also: "Da trafen sich Artavased und Wasak dort." Nach dem Gesagten ist auch S. 48 upp dimingunt wing apartywin (L. 40) "die gleichzeitig dorthin gelaufen waren" zu berichtigen in "Alle, die dort anwesend waren".
- S. 47. With the sample of sample of principle (L. 39), warfen Jeder einen über die Schultern und gingen hinaus. sample sample officielt nicht "über die Schultern werfen", sondern unter dem Arme tragen", franz. sprendre et porter sous ses aisselles". Bei den Orientalen besteht bei einer Feuersbrunst oder sonst einer Gefahr noch heute die Sitte, die Kinder "unter den Arm" zu nehmen und sich also zu flüchten.
- S. 48. Let uz h nur pite Smin teplem, to nitel, spuitale h pun illung h demlezt for imput. (L. 40)... auch nur an die Thüre heranzugehen: denn man wartete draussen auf ihr Herausflichen. Die zwei Söhne Jusik's waren, ihrer Gottlosigkeit wegen, bestraft worden. Als sie bei einem Schmause sich schwelgerisch ergötzten, wurden sie plötzlich zusammengeschlagen und getödtet. Hire Tischgenossen flohen,

und aus grosser Furcht wagte Niemand von ihnen zurückzukehren, und auch nur an die Thüre heranzugehen, um sie zuzumachen; denn sie (= nämlich die Thüren) blieben bei ihrer Flucht offen'.

Ante, im Sinne von "zumachen' ist noch bei dem armenischen Volke im Gebrauche. Das nämliche Aputtu atte ist beim Faustus, S. 159, noch einmal belegt, und von Dr. Lauer (S. 126) mit "Thüren hineinlegen' wiedergegeben.

- S. 49. Junto of purplyinding to play tolin. (L. 41) , we shall dieser sehr grosse Lust nach dem selben bekam' anstatt: , denner befreundete sich mit ihm'. Der armenische Text sagt nicht , nach dem Pferde grosse Lust bekommen', sondern , in Freundschaft mit Warases treten'.
- S. 50. Le. Apan que par funçimen mulder. (L. 41) "mit Ueberlegung fasste er einen Plan". Apan que; ist nicht mit Apan que;
  zu verwechseln. Das erste bedentet "(guten) Rath geben" (in dem
  Classisch-Armenischen oft belegt), das zweite aber "aufmerksam sein,
  horchen" u. s. w. Die betreffende Stelle ist folgendermassen zu übersetzen: "er gab ihm diesen Rath(schlag)". Das nämliche Wort kommt
  bei Faustus, S. 186, wieder vor, und diesmal wird es (L. 146) richtig
  mit "nützliche Rathschläge ertheilen" übersetzt.
- S. 52. In dusummung zhammennajn apamkfu qlomquenju Shain. (L. 44) und fesselten den mit einem Holzknüppel sich vertheidigenden König Tirant. Faustus: "und schildbewaffnete, schanzpfahltragende (= Krieger) umgaben den König Tirant.
- S. 54. Laptu mymetaytu Dimaligu. (L. 45) "werden die Feinde von hier wegeilen". Der Urtext: "die Feinde werden sich wieder hereinstürzen"
- S. 55. (Psinguingh) .... h dhy higher quantinghatianh to h dhy finguingh Spiguing, (L. 46) , ... erinnerte (der Bundnisse) zwischen dem Käiser Constantinos und dem Könige Tiran'. Ein Bündniss wurde zwischen Constantianus und Tiridates abgeschlossen, udhäugh hututhoph. (L. 46) "mit allen Gesetzen' statt: "mit allen Weibern". hututh ist nicht das griech. hututh = zzión.

S. 56. Se juitān mpuplan yūnum udlitunju hā huitunju, ke qualumpātunju. (L. 47) "nahm für sieh alle Satrapen und ihre Länder in Besitz". Nachdem der griechische Kaiser den Armeniern gegen die Perser zu Hilfe gekommen, und mit vereinten Kräften den Sieg über die letzteren davon getragen hatte, setzte er über Armenien als Vorsteher die zwei armenischen Fürsten Andovk und Arschavir und empfahl sie Alle (= die Armenier) und ihre Länder der Fürsorge dieser zwei Fürsten. — Die betreffende Stelle muss mithin so corrigirt werden: "und empfahl sie Alle und ihre Länder den Fürsten". Juitān untell "empfahl sie Alle und ihre Länder den Fürsten". Juitān untell "empfahlen" ist von juitān untum für sieh nehmen, übernehmen" wohl zu unterscheiden, da untell Part. Perf. upuplant, untum hingegen untem hat.

#### Das 4. (resp. 2.) Buch.

S. 65 ist mangarung mit Nahrungsmittel' (L. 49) wiedergegeben: aber es bedeutet "Güter. Hab und Gut" n. s. w. Vgl. das nämliche S. 48.

S. 70. Asalfo 1941 long stepell, parforste familier 4th, (L. 53) (werdet ihr).... mich martern und in Bande werfen. Das ist ein altes armenisches Sprichwort Es heisst wörtlich: "Sie binden mich als einen Schlägel über ihr Haupt mut, und wird von Dr. Ems in der französischen Uebersetzung mit: "je deviendrai pour vous une lourde massue que vous appelez sur vous übersetzt.

S. ss. Wingling judim lift und haruft pundim pletaph. (L. 64) "die ganze Menge herbeilief und darauf bestand". "Herbeilief" ist ganz überflüssigerweise eingeschaltet, da die Menge schon vor dem Könige stand, und das armen. ujuglung ist hier nicht "herbeilief", sondern es bildet mit "judim let ein und dasselbe Wort: ujuglung judim left heisst also: "sie bestanden hartnäckig darauf". Der Gebrauch synonymer Worte ist im Armenischen sehr gewöhnlich Er hat den Zweck, den Gedanken stärker hervortreten zu lassen.

S. 88. O. h [d-mq mengh quyun mz humps] ha be quo, upuşla mulda, pinq dh Sundun bu. (L. 64) "Der König des Landes, jener und du, sagt man. seid gleich hochgeschätzt. Die Uebersetzung wäre ganz richtig, wenn statt des que im Armenischen ein que stünde. Der Kaiser von Griechenland wollte den Patriarchen Nerses, der vom König Arschak zu ihm gesandt war, bestrafen und verbaunen. Aber die Edlen seines Hofes und die Räthe suchten ihn zu beschwichtigen und von seinem gefährlichen Vorhaben abzubringen. Sie sagten: es geziemt sich ja nicht, einen solchen Gesandten zu kränken, denn "der König des Landes und dieser (nämlich Nerses), wie man sagt, stehen in gleicher Ehre".

- S. 93. The harte range teppy wing wing to be the jumpofer. (L. 68) Als sie drei zugleich das Knie bengten . . . . . . . . Leptyn wing wil heisst dreimal. Also: als sie dreimal knieten und beteten.
- S.93. 76 wienenfl feplie in Joppflu Gumeyling & me dleg Commend. (L. 69), sehet, ... Gott hat wie ein Vater uns Ueberfinss gebracht', statt "Gott hat sich uns genähert wie ein Vater seinen Söhnen".
- S. 98. Umpåluibungphz. (L. 73) "Jonrnalistenfeder". Was diese Uebersetzung bedeuten soll, ist mir unerfindlich.
- S. 114. բարաքիք ist (L. 87) mit "Reschtunikh" verwechselt. Wenn absichtlich, dann habe ich zu bemerken, dass բարաքիք ein Canton in der Provinz Turuberan ist: թարաքիք hingegen ist in der Provinz Vasbnrakan.
- S. 114. βηρόνου προβημον αξασμαθήθησαν. (L. 88) ,als er den Fehler begangen hatte, sich zu betrinken dem griech. μεθο-τεχάνέω nachgemacht, ist im Classisch-Armenischen nur dreimal belegt, und merkwürdigerweise immer mit προβάνης; z. Β. βρηδε ημηρένηση το ημημημημή, ώς ὁ μεθόων κὰ κραπάλῶν (Isaias xxiv, 29), das nämliche eitirt bei Johann Chrys. (in dem Commentar); die dritte Belegstelle bei Faustus Bei den Spät- und Nachelassikern wird es auch ohne προβάνη gebraucht, aber immer in der Bedeutung 'berauschen'. Nach meiner Ansicht und nach den Gesetzen des Classisch-Armenischen (siehe die Bemerkung S. 88) wäre die betreffende Stelle besser übersetzt, wenn man es mit 'er war betrunken und taumelte wiedergegeben hätte und nicht 'einen Fehler begehen', denn das heisst armenisch προμφένη. Siehe aber dazu die Bemerkung S. 7.

- S. 119. h quale saich hummptyh, mat, qualitanja qspandiatu up pasch. (L. 92) ,ich habe den Kopf abgeschlagen und den ganzen königlichen Befehl ausgeführt. h quale saich heisst zu Ende führen, ansführen, vollenden. h quale saich hummptyh ist wieder die nämliche Erscheinung, von der oft die Rede war Vgl. die vorangehende Bemerkung zu S. 114. Also zu berichtigen: ich habe den ganzen königlichen Befehl (bnehstäblich) ausgeführt.
- S. 125. hppte h mappy uzhungih khu, jugun h ulaph le h'anguih h spumpungh ula phen le ulapungh judhundonku nu, punhuh ngand hunung mapale. (L. 97) Da sie im Lande der Perser waren, konnte er für andere ohne Furcht und sicher vor dem Gerichtshofe jener plötzlich eine solche That vollbringen. Das Gegentheil aber meint Faustus. Erstaunt über den Muth Wasak's, des armenischen Generals, welcher den Verläunder seines Herrn im fremden Lande getödtet hatte, drückt er sich aus; als sie in Persien waren, wagte er (Wasak) im fremden Lande und auf öffentlicher Strasse fürchtlos, augstfrei und plötzlich eine solche That zu vollbringen.
- S. 133. Lutan aufenfu fungum of funcumptymin. (L. 104) und versehwanden mit der empfangenen Goldbesteehung' statt: "verblendeten sich". funcum ist "finster".
- S. 133. 46 hppl: 46 papagatha quizuhh upungk unbl. 3mppny Cozuh. (L. 105) dass er gleichsam die Mummerei eines Zauberers mache und zum König Arschak saget. Richtigt er gebe sich als ein Späher aus und sage zum König Arschak.
- S. 135. O fimpulu (L. 106) "Getreide". Getreide heisst guplulu und nicht fimpulu, das im Classisch-Armenischen "(Lager)zeht" und im Neuarmenischen "Altar" bedeutet.
- S. 140. Lapungurke gkephen matakhi. (L. 110) machten sie das Land . . . menschenker mypmymeke matak kommt nicht von mye, Mann. Mensch', sondern von myeke brennen' und bedeutet eine Stadt mit Feuer und Schwert verheeren und nicht menschenker machen. Das letztere hat im Armenischen unzählige Ausdrücke: von einigen sei hier nur erwahnt: Impunfolme matak, mindinge mutak, mindinge Summeymbel, mindinge hungungmitel n. s. w

- S. 142. O skum (qup) h ukupuj hudingu mphkup humuku. (L. 111) ,schlugen die übrigen zusammen, nachdem sie ihre Lust an ihnen befriedigt hatten. Dagegen Faustus: "sie warfen einige unter die "Dreschmaschine" (hutte) und droschen sie".
- S. 157. Underwickste all ingeny saturaters and it. (L. 124) "tödteten den obersten Kleiderbewahrer Marotz". In ebendemselben Capitel (47) ist das Wort Unguy zweimal richtig mit "Mogatz" übersetzt und einmal mit "Marotz". Warum?
- S. 157. 1799 with with wraph we.... (L. 124) sprengten die Truppen auseinander. Früher ist with mutih. (S. 148) mit "auseinander treiben" (L. 117) übersetzt worden: aber with mutih. ist win—th mutih. d. h. wörtlich: "nicht einmal einen lassen, vertilgen, vernichten". Also: "sie vernichteten das Heer".
  - S. 159. Umqudim ist mit "Maghamas" übersetzt.
- S. 160. **Tr. Sinkling adhum Vagur.** (L. 126) "er beruhigte sein Inneres", statt: "er befriedigte ihn (= den König Sapor)".
- S. 161. Fronky play hamm nyaghn opth ky, kfot manky ke gang glimm mokky, he shripky grain Skund. (L. 128) sprach zu ihnen, wie es recht war: "Wenn ihr zugeschen und wohl überlegt hättet, so würdet ihr euch des Wortes des Herrn ... erinnert haben." Im Allgemeinen stimmt dies zwar mit dem armenischen Texte überein, doch ist der Sinn ungenan wiedergegeben, denn im Armenischen ist der Satz kategorisch und nicht conditional. Man beachte doch, dass im Hanptsatze kein correlatives "so" steht. Der Ertext sagt: "(der heilige Nerses) sprach zu ihnen: "Sehet zu und überleget es Euch wohl, und erinnert Euch des Wortes ... des Herrn."

# Das 5. (resp. 3.) Buch.

S. 189. **Janian upu unugu ingun hangilit militatiyati.** (L. 149) ,er liess ihnen das Nöthige reichen'. **Janian up** oder **Janian up** wird S. 194 (L. 153) mit "Kutsche' übersetzt; **Janian up** ist aber bekanntlich aus **Jania**, pers. . Frau und **Jap**-(Lup) **Japl**\_L = plpl\_L, bringen' entstanden, also bedeutet "Frantragende", "Sänfte". Nach dem Gesagten

ist die angefuhrte Stelle so zu verbessern: "er liess ihnen Allen Sänften bereiten". Ebenso vgl. S. 236 (L. 189) himmim affant Ammung mpsinhting fumm, "und in besorgtem Mitleid sie, mit allem Nöthigen versehen, nachsandte", statt: "in Sanften".

S. 191 Och mapha arhande hoppmande dumphane hoppmande pum hoppmande hoppmand

S. 193. Pum mphtp quantu uppha, pung [3], daqualte harphyta distantation pyth. (L. 151) dege hier die Arme um ein Klaftermass; wenn du dieselben vereinigen kannst, so soll das ein grosses Wunder sein. Dr. Emis hat es richtiger übersetzt, indem er schrieb: Tu vas ramasser des épines. Ce sera une grande merveille si tu parviens à les recueillir. (Collect. Langl. 1, 281) Es ist ein altes armenisches Sprichwort, das wortlich heisst: Hier hast du die Hand um den Bocksdorn gelegt, wenn du es sammeln kannst, wird es ein grosses Wunder sein. Vgl. das deutsche Sprichwort: in ein Wespennest stechen. Der armenische Text will so viel sagen als: ,du hast eine gefährliche Sache angefangen, und schwerlich wirst du sie zu Ende führen können. Asun ist nicht das pers. \$\omega\$, Elle.

S. 198 Acquap (L. 157) mit Elephanten, mym ist "Kameel". Elephant heisst armen 444, aus dem Persischen entlehnt.

Vgl. Geschichte der armenischen Literatur, von Dr. P. Josef Katergean,
 S. 20. Wien, Mechitharisten-Buchdruckerei, 1851.

Wiener Zeitschi i d Kunde d Morgent III lid

- S 201. La Leguh pur? (L. 159) für den tapfern Arschak' Dreimal wird der Satz wiederholt, und immer mit für den tapfern Arschak' übersetzt; besser ware er mit "zum tapfern Arschak" zu übersetzen: denn die armenischen Truppen schlugen die Feindesseharen nieder, und jedesmal, wenn sie einen von ihnen tödteten, riefen sie aus: "(geh") zum Arschak!"
- S. 203. Asymb dingraphin, up nimumbling hoply pum anglorit Singg Ampungtin. (L. 161) Haremswächter Dghak, welchen zu diesem Amte der Vater des Königs ernaunt und berüfen hattet. Zu diesem Amte heisst armen, juga apagnah oder gapt, nicht aber pum gaptagn, seinem Amte nach. Also: "Der Haremswächter Dghak, der seinem Amte nach "Vater des Königs" hiess." Und zwar wird der Haremswächter bei Fanstus eilfmal Sang "Vater" genannt
- S. 204. Psuqued topa papalyaga to Daybay (1. 162) viele brennende Laternen waren dort augebracht. Gen papalyaga ist "Dachlucke, Bodenfenster und nicht "Laterne" Der Satz lautet: "sie hatten viele Dachlucken (offen) gelassen".
- S. 204. Le glepqu militancja parancja sanstilita. (L.) und löschten alle Laternen aus. Nach dem obenerwähnten muss das anch berichtigt werden: "und sie verdeckten alle Lichtfenster".
- S. 268. Le fedud uquitate fünnunguitet giben und haben den Anberkünstler (L. 165) in der Stunde, in welcher man sonst den Zanberkünstler vorzuführen pflegt, setzte man dem Arschak Früchte vor. Dr. Ems hat es richtiger: "Vers la fin du repas, on fit placer devant Arschag des fruits." Zanberkünstler hat mit uquitate nicht einmal eine entfernte Achnlichkeit. Es könnte höchstens einen Fremden veranlassen, es mit "Häresie" zu übersetzen, da "Häresie" uquitat dem uquitate lautlich sich nähert. Lyutate bedeutet "Dessert, Nachtisch". Also ist der Satz zu corrigiren: "Beim Dessert setzte man ihm Früchte vor."
- S. 216. Prompul dimmegainte marin Promodul. (L. 172) reichte Univerdorbenes dem Manne Gottes' Linguistisch betrachtet ist atmosphilip offenbar atmosphilip, d. h. "un-wässer-ig, kein Wasser enthaltend, vom armen. atm- und pers. بآن Wasser'; es könnte auch als Ableitung von atm-unquh, anguh, pers. آبک wenig (kleines) Wasser,

Wässerchen gelten und wurde dann ebenfalls "unwässerig" bedeuten, eine Bezeichnung des "reinen, angemischten Weines". Dreimal ist bei den Classikern das Wort auch substantivisch gebraucht und bedeutet "reiner Wein". Mit utunguhut "unverdorben" ist das Wort nicht zu verwechseln. Der Satz lautet also: "reichte dem Manne Gottes Wein".

8. 218. Amy form ment and h zahlan thirting zenten in marke hart. At her zhal and time amou. (L. 174) der König entschuldigte sich bei ihm, der nicht mehr hörte, als ob er jene That nicht vollbracht hätter statt: "Aber der Konig Pap entschuldigte und geberdete sich, als ob er nicht höre, und als ob er es nicht begangen hätte."

S. 229. Ompan Summitte. (L. 183) "die Kleider zerreissen". Sty. p. ist "Oberarm".

S. 242. \*\* undingminglente. (L. 195) Mamasaspet\*. \*\* undingminglente ist abgeleitet von \*\* undingming, wie Winten Lebente von Winten Lebente von Winten Lebente von dagegen ist ein bis jetzt noch nirgends vorgekommenes Wort.

S. 251. Luthe min h putunft Witten Lib. (L. 202) ".... und hatte den Blick auf das Lager Mannels. Die nächstfolgende Zeile im Texte klärt den Gedanken völlig auf: es heisst: "kamen Späher an und späheten den Mannel." Also muss auch der obige Satz nach dem armenischen Texte verbessert werden: "er sandte Aufseher in das Lager Mannels."

S. 255. **Qfin quaquatir tapletuni imquitatista**. (L. 205) "wurde getödtet, indem ein Pferd ihm auf den Hals trat". **Quaquatir taplem**, heisst wörtlich: "um den Hals gehen". Es wird vom Pferde gesagt, wenn es beim Reiten "umfällt, umstürzt", nicht aber "Jemandem auf den Hals treten". Der Satz lautet: "er wurde getödtet, indem sein Pferd umstürzte".

## Das 6. (resp. 4.) Buch.

S. 263. Hay Mah wird (L. 211) mit Pelz von Ebern' übersetzt; aber "Eber" ist armen. Mas (das Weibehen) und Mannehen), entlehnt aus dem pers. 31.5: Mandlah heisst "Hermelinpelz" und bekanntlich ist "Hermelin" das lat. mus armenius.

S. 266. Busuk kapahayan, app dankian, sugamakanki, shamang, let medali byk qua hazki kapahayan. (L. 213) der Bischof Johannes. der Sohn des Haremwächters Pharren, war so alt, dass es angemessen war, ihn zum Bischofe zu bestellen ubersetzt worden, nur an dieser Stelle ist es mit "Haremswächter übersetzt worden, nur an dieser Stelle ist es mit "Haremswächter wiedergegeben: aber "Haremswächter ist suppydem Bekannntlich ist der Haremswächter immer ein Eunuch. — Siebennal kommt bei Faustus "Pharren vor und heisst innmer "Bischof", nur an der betreffenden Stelle soll es ein "Haremswächter sein. Der ganze Satz ist so zu verbessern: Der Bischof Johann, wenn man ihn einen Bischof nennen darf, der Sohn des Patriarchen Pharren, war alt (und er war ein Heuchler u. s. w.).

S. 266. Who of digree winged or my model, and guident stemped moments, the gaddent hading. (L. 213) indess zog er sonst niemals braune Kleider an, sondern hüllte sich im Sommer in leichte, im Winter in gewebte. S. 201 (L. 162) digge my my mult soll nach Dr. Lauer heissen, "den Rock anziehen". Ist überhaupt eine Schwierigkeit vorhanden, so liegt sie in digg, welches "Schuh" bedeutet. Der Satz muss verbessert werden: "(er zeigte sieh den Menschen fastend und in Busskleidung.) so dass er nicht einmal Schuhe anzog, sondern im Sommer umwiekelte er sie (= die Füsse) mit einem "Fetzehen" (5tuh) und im Winter mit "Grasstricken" (4td.)

Die angeführten Correcturen beweisen, dass eine bessere deutsche Uebersetzung des Faustus durchaus nothwendig ist. Hoffentlich wird sich Dr. Lauer zu einer zweiten Ausgabe seiner Arbeit entschliessen. Dann wünschen wir dringend, dass er mit glücklicherem Erfolge arbeite, als das erste Mal. Würde er indess auch nur die hier namhaft gemachten Stellen (besonders die des dritten Buches) verbessern, so darf er überzeugt sein, dass die zweite Ausgabe seines Buches die vollste und gerechteste Anerkennung der Armenisten finden wird.

## Türkische Volkslieder.

Mitgethesh you

### Dr. Ignaz Kunos.

(Fortsetzung)

#### Wollust.

کلی بارداق اشجنده بن یارمی سورم قاریولانم ایجنده نفنکم آتیلمیور بهالی صانیلمیور بو اوزون کسجهلرده بالکن باتبلمیور

بغداد بغداد اليجندد

Ba'dad Ba'dad ičinde, gulu bardak ičinde; ben jareme secerim. karjulanem ičinde.

Tifingim atelmajor. نفنكم آتيلميور puhale satelmajor. ببالي مانيلميور اس بيسالي مانيلميور اس سيس به اوزون كمجملرد الكن باتبلميور الكن باتبلميور

Der Bagdad thesst im Innern Bagdads, Und seine Rosen sind im Glase. So lieb' auch meinen Bublen ich Nur in den Kassen meines Lagers

Mein Gewehr entladt sich nicht, Theure Ware kauft man nicht; Und in diesen langen Nachten Schlaft man ohne Buhlen nicht

#### Erwartung und Enttäuschung.

طاش اوستنه طاش قويدم بر يصديغه باش قويدم bir jaste'a baš kojdum; يارم كلهجك ديه صاغ یانمی بوش قویدم

Taš iistiine taš kojdum, jarem yeležek deje. vā janemę bov kojdum

یاری قوینمده صاندم ياصديغي قوحاقلدم

Elmaję pęćaklodem. dirt jana sarakladem; jare kojnumila sandem. jaste e kužakladem.

#### Unlust.

آيوه ديمي اوتلو اولور ergen kojnu tatlę olur, اركن قويني طاتلي اولور صقاللىيه وارانك یورهجکی دردلی اولور

Ajva dibi otla olur, sakalleja varanen, jurežiji dertli olar.

Stein auf Stein hab' ich gelegt Auf ein Kissen mein Haupt gelegt: Mein Lieb wird kommen, dacht ich: Den rechten Arm liess ich leer!

Den Apfel hab' ich anfgeschnitten. Hab' ihn in vier Stucke zerlegt: Das Liebchen wahnt' ich an meinem Halse, Ach, nur ein Kissen hab' ich umarmt!

Der Quitte Untertheil ist grasig. Des Hagestolzen Arme suss: Doch die zu einem Langbart kommt, Der ist das arme Herz voll Harm

قار ياغار آلمجاقلره nosil ano do'nosos, نصل أنا طوغورمشي r major ku juklara ميغمايور قوجاقلرة

Kar ja`ar alčaklara, : dikulu suiaklara دوكيلو صيحاقلري

#### Sehnsucht.

بورىقالى اويدرديم الجينه كل طولديولايم جرخ فلك اولوبده باری بکا دوندیردیم

Portakate aplacejem, r in and doldnoujem; " rhi felel. olup-'a. Jore bana dindurejim

آلتون طباق اولهايدم يار اوكنه قونابدم يارم انواب بيجينمنس نه: یسی بن اولهایدم

Men tahah olajden. jav šudu konajdem, proche eshah birinmis. versi ben olajden

Schnee flockt auf die Grunde meder, Aut die Trauten fallt er meder: Was tur eine Mutter hat sie geboren? Sie findet meht Raum in meinen Armen!

Hohlen will ich meine Apfelsine Und das Inn're um unt Rosen füllen. Auf der Weltenkugel, die dann sem wird, Will das Liebehen zu mir her ich drehen!

Ach, war' ich eine gold'ne Schale Und winde vor mein Lieb gelegt! Ach, schnitte mein Lieb sich Kleider zu Und whi ich dann ihr Schneider!

كوب ديبنده اونم وار اللهدن اميدم وار اوقزجغز بنم اولورسه دلادلالرلا مومم وار

Kup dibinde unum var, Allahdan umudam var; o kęzžū'z benim olurva. dedelere mumum var.

بكاوغلو چارشو پازار Bejūlu čarše pazar. النده قورشون قلم قتلمه فرمان يازار

ičinde hir kęz gezer: المجندة بر قز كزر elinde kurinn kalem, katlema ferman jazar.

قاشلرك ميمدر كوزل کل بنی کولدیر کوزل سمتيمز اوزاق دوشدي قلبمز بردر كوزل

Kaslaren mim dir qüzel, gel beni giildir giizel: semtimiz uzak ditštii, kalbemez bir dir güzel.

كوك يوزي ماوي قالدي قوش اوجدي ياورو قالدي أنختاريار قويننده كوكلم كليدلى قالدي

Gök jüzü mavi kalde, kuš větu jauru kalde: anahtar jar kojnunda, göjnüm kilidli kalde

Auf meines Kübels Grunde hab' ich Mehl. Auf Gott hab' ich gesetzt mein Hoffen; Wird dieses kleine Magdlein mein, Weih' ich den Heiligen eine Kerze!

In Pera, durch Bazar und Laden, Lustwandelnd geht ein Magdelein. Von Blei em Schreibstift ist in ihrer Hand, Sie schreibt eine Vollmacht, mich zu todten

Deine Brauen sind ein Mim, o Schone! Komm' und lass' mich lachen, Schone! Weit zwar liegen uns're Quartiere. Doch uns're Herzen sind eins, o Schone!

Des Himmels Antlitz ist blau geblieben, Der Vogel flog fort, die Jungen blieben: Der Schlussel hängt an der Liebsten Halse. Mein Herz ist zugeschlossen geblieben

يمنيمي قاتلادم jar zatęra yeldikie, jemini\*in kokladem.

يهنيهك نقشني : jarem ačmeš hašene باشني jemenim sende dursum, سیل کوزیکک یاشنی ،il qiziinin jasene.

المام المامية المامية المام المامية ا چوزمه رقیب چورهمی يار اليله باغليدر

رافدهكي اوزومه باق قاشمه كوزمه باق اليجردن طارفين ايسمكده كولهرك يوزيمه باق

Jemenimi katladem, jarema yil topladem; ياريمه كل طوپلادم

Jemenimin nā'šene,

باشم ياره باغليدر baiçm jara bāle dir: čozme rakih čevremi, jar elile bale dir.

> Rafta-ki jiziime bak, kašema gozume bak; i i erden dargen isen-de. giderek jüzüme bak

Zusammenfaltet' ich mein Kopftuch. Sammelte Rosen für mein Schatzchen: Sobald ich meines Schätzchens dabei dachte. Sog ich den Dutt von ihrem Kopftuch ein

Wie schön die Stickerer an meinem Kopituch! Mein Schatz enthüllt' ihr Hanpt soeben; Nun soll mein Kopftuch bei Dir bleiben, Wisch' Dir damit den Than des Anges ab!

Ich stamme her aus Teku-dagh, Verwundet ist mir der Kopf und verbunden! O binde nicht, Nebenbuhler, mein Kopftuch los, Denn mit des Liebehens Hand ist es gebunden!

Die Trauben auf dem Sims sieh an, Meine Brauen, meine Augen sieh' au' Und bist Du im Innern zormg auch. Sieh' lächelnd doch in's Antlitz mir!

قلعمدن اينيوردم چاغرسک کلیوردم دردكدن كبريت اولدم اوفورسک یانیوردم

قلعه دن ایندم دوزه آت باغلادم ناركيزه یدی پیل خذمت ایتدم الا كوزلى بر قزه

> سنى كيمه صورايم سنسز كين عمرمي انى عمرمى صايديم جاير ابنجه بيچلمز Cajer in a hirdmes. .u Inlant icilmez. jak talle-der geidaus.

Kaleden inijordum. a ran gelijordum: derdinden kibrit oldum. nfürsen janijordum.

Kaleden indim düze. at baladem nervise; jedi jel zizmet ettim. ela gözla bir keza.

دكز الجندة سرايم Denis icinde seraj-em. seni Lime sorajem' seusiz geien omramo. onu omeran sajajem? بکا دیرلر یاردن کے bena derler jardan gr.

Vom Schlosse stieg ich herab. Du riefst, ich kam heran; Von Deinem Weh ein Zündholz ward ich. Du bliesest, ich gerieth in Brand

Vom Schlosse ritt ich herab in s Thal. An eine Goldblum band ich das Ross, Sieben Jahr' hab ich gedient Um ein blaufugig Migdelein

Ein Schloss im Meere bin ich, Wen soll ich nach Dir fragen? Vertliesst mein Leben ohne Dich. Soll ich's noch für mein Leben halten?

Der Rasen ist dünn, man kann ihn nicht schneiden, Das Wasser trub', man kunn's nicht trinken; Wohl sagt man mir ', Verlass' das Liebchen! Liebehen ist suss, man kann s meht lassen

بر قوش قویده آغاچه قنادلری آلاجه یکیدن بر یار سوده قاشی کوزی قرهچه کل قویده کل طاسینه دلبره جلک صوقده النتک اورتهسنه آیه باق یلدزه باق دامده طوران قزه باق آی بنم بلدز بنم دامده طوران قزه باق دامده طوران قزه باق دامده طوران قزه باق

ای بهم بندر بدم دامده طوران قر بنم بر آه ایتدم درونمدن طاغلر اوینادی یرندن نیجه بن آه ایتمههیم

بارم كبتدى المدن

Bir kuš kojdum a'aža, konadlarç alaza; jemden bir jar sevdim, kaše géza Loraža.

Gul kojdum gil tasena, bezčenin ortasena: dilbere čelek soktum, alugnen ortasena.

Aja bak jeldeza bak. danda duran keza bak: aj benim jelder benim. dunda duran ker benim.

Bir ah ettim dernoimden, lätar ajnade jerinden; nize ben ob etmejim? purm gisti o'mden.

Einen Vogel setzt' ich auf den Baum. In's Rothe spielen seine Flugel; Von neuem hobt' ich einen Schatz. Des Brau'n und Aug- m's Schwarze spielen.

Eine Rose steckt' ich in s Rosenglus, Mitten in ihrem Garten. Der Reizenden klebt' ich em Geldstuck Mitten auf ihre Stirn!

Den Mond sich an, die Sterne sich an. Das Madchen auf dem Dache sich an' Der Mond ist mein, die Sterne sind mein, Und auf dem Dach das Madchen ist mein'

Einen Soufzer stiess ich aus der Brust. Die Berge d'rob tanzten von ihrem Platz. Waram auch sollt ich nicht seufzeu? Ach. Aus meiner Hand eutkam mit mem Schatz! بن بر آوج ببره صفرهکزده بیتره یوزدن کولر اویناره درونمدن توتره آه بنم باشی شاللم طاغلری طولاشدلم Ben bir avuž biber-im, sofranezda biterim, jüzden güler ojnarem, derunimden tülerim.

ه بدم باشی شال أن طاغلری طولاشدلم أن دنیاده قاووشمدق آخرنده بولوشملم

Ah benim base sallem.
dülare dolasalem.
dunjada kavusmadek,
ayrette bulusalem.

آصههده اوزومه باق بتیمه بکزمه باق هرنقدر سومزسهک کوله ک یوزمه باق Asmada üsüme bak, betime benzime bak, herne kadar sevmezsen, qilerek juzüme bak

Ich bin eine Handvoll Pfefferblumen. Auf Eurem Tische wachs' ich auf: Von Angesicht lach' ich und scherz' ich. Doch aus dem Inner'n raucht die Glut.

O, mein Lieb, mit dem shawlumwund'nen Haupte, In den Bergen lass' uns streifen: Soll'n wir in dieser Welt uns nicht gehören. Wollen wir doch uns in jener finden!

In der Weinlaub' auf die Trauben schau', Auf die Farbe meines Gesichtes schau'! Und hebst Du auch noch so wenig mich, Lächelnd doch mir in's Antlitz schau'!

## Das arabische Original von Maimumi's Sèfer Hammisewôt.

Visit

#### Ignaz Goldziher.

"Der Beweis des Irrthums (im Sinne der Zeitgenossen) ist, dass (eine Meinung) im Widerspruche damit stehe, was der und jener gesagt hat. Denn so ist der Geist des grössten Theiles der Vorzüglichsten in unserer Zeit. Sie beurtheilen die Richtigkeit einer Meinung nicht nach ihrem Wesen, sondern nach ihrer Uebereinstimmung mit der Meinung der Vorgänger ohne diese selbst zu untersuchen; wie muss es erst um den Geist der Massen stehen? In einer Zeit, welche Maimonides (p. 6) mit diesen Worten charakterisiren konnte, unternahm er eine völlig neubegründete Durcharbeitung des ganzen Materials der judischen gesetzlichen Literatur. Man ist nach seinen eben angeführten Worten darauf gefasst, in den Resultaten dieser Bemühungen einem frischen, bahnbrechenden Geist zu begegnen. Es ist sehr erfreulich, dass diejemgen Werke dieser Gruppe, deren Original in arabischer Sprache abgefasst ist, welche jedoch bisher nur in den hebräischen Uebersetzungen der Tibboniden und anderer Uebersetzer bekannt waren, in neuerer Zeit in der Originalsprache das Licht der Welt erblicken.

Den Anfang machte Josef Derenbourg nut seiner Ausgabe des arabischen Originals des Mischnah-Commentars von Maimonides,<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Le livre des préceptes par Moise ben Maimoun, publié pour la première fois dans l'original arabe et accompagné d'une introduction et de notes par Moise Bloch. Paris, 1888, xxiv und 334 pp. 8°

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Commentaire de Maimonide sur la Mischneh Seder Tohoroth, publié pour la première fois en arabe et accompagné d'une traduction hébraique par J. Derexbutg, membre de l'Institut (Berlin 1886/7), 2 livraisons in 8°

Nach I seheint bei Verbis who die apocopirte Form vernachlässigt, לב ינה לב יה לב 177, 5. 182, 6. 197, 6 v. u. 250, 7; doch in diesem Falle scheint das 'nnr mater lectionis zu sein (wie beim Dual 'xx' in jüdisch-arabischen Handschriften hänfig), obwohl wir hier freilich auch ילם יבק finden, 272 penult. - Völlig der vulgären Umgangs-نهينا .287, 5 v. n. vgl (بعضا für) عن غبن بعضنا بعض 287, 5 v. n. vgl) عن قتل بعضنا بعض 303, 8, vgl. 310, 7. Der vulgären Aussprache (vgl. ZDMG. xxxv, p. 521) entspricht anch das auf Schritt und Tritt entgegentretende من für النواد (85, 10, 89, 18, 99, 1, 130, 14, 142, 12, 206, 12, 13, 208, 6 y u. 242, 11, 314, 5, 329, 15 und an vielen andern Stellen), vgl. 119, אלאנהרי = אלאנהרי welches der Herausgeber in den Errata wiederherstellt. Es wäre interessant zu wissen, ob an den Stellen, an welchen der Herausgeber solche Formen mit sehliessendem x hat drucken lassen, in den Handschriften nicht auch - zu finden ist: finden wir doch in solchen Handschriften anch کذا für کذا was ohne Zweifel die vulgare Aussprache (kédé) zur Voraussctzung hat.

Im Allgemeinen hat der Herausgeber -- wie er sich hierüber auch in seiner Einleitung, xxxı näher ausspricht -- die richtige Methode

اذا لم يحصل الحكم كامل 1 248, 12 الله يحصل الحكم nicht Schwester des Kâna ist, so ist wohl الكامل zn lesen

<sup>2</sup> בינים בינים, ed. Goldberg, p. 24, 5-6 vgl mit vorliegender Ausgabe, p. 36, 1, 2 ман findet in jüdisch-arabischen Handschriften auch л für arabisches - 4.

befolgt, sprachliche Ungenauigkeiten oder besser gesagt, Verstösse gegen die Regeln der elassischen Grammatik, insoferne dieselben dem Text des Verfassers anzugehören scheinen, nicht zu verändern. (Demgemäss hat er auch Formen, wie المسترون = هخصوت 160, 15; 161, 4, 9, 14, 19 المسترون = هخصوت 290, 8 beibehalten.) Seine Aufgabe war ja nicht die, den Maimonides zu schulmeistern, sondern den Text desselben möglichst getren wiederzugeben. Mit Rücksicht darauf wird es auffallend sein, dass das ganz richtige المصارى العمارى verändert wird. Allerdings benützt der Verfasser sehr gerne und frei die inneren Plurale المصارى الأشخاص المشاهير، 2, 6; الاشخاص المشاهير، والمشاهير، والمشاهير، والمشاهير، والمشاهير، والمتعارفة والمنافقة والمنافق

Mit der Setzung von Hamza ist der Herausgeber sehr sparsam umgegangen und dies ist in Anbetracht der Eigenthümlichkeiten der jüdisch-arabischen Handschriften völlig gerechtfertigt; desto freigebiger war er mit dem Teschd, das er hin und wieder unrichtig angewendet hat; mit letzterem habe ich einige אַה חות הוא (هُنا , هَنَاكَ اللهُ ) oder p. 315, 6 هِنَا إِنَّا أَنَّ اللهُ أَنَا اللهُ أَنَّ اللهُ أَنَّ اللهُ أَنَّ اللهُ أَنَّ اللهُ ا

Sehr bemerkenswerth ist die Art der Anwendung des Ausdruckes bei Maimonides. Es wird zwar dies Wort nicht selten in der allgemeinen Bedeutung: Gesetz gebraucht, aber eine besondere Anwendung desselben zieht sich durch das ganze Buch hindurch. Unter dem beines bestimmten Gesetzes werden näunlich hier die abgeleiteten Modalitäten eines Grundgesetzes verstanden, welche sich um das letztere gruppiren. Dieses ist nach dem häufigen Ausdruck

ا Sifier hamm. p. 136 ult ولذلك يكون فقه هذه العامة العام

des Maimonides וסל, während die Modalitäten, unter welchen es zur Ausführung gelangt, die Nebengesetze, welche aus dem اصل اعلم ان الشريعة الواحدة هي sind p. 21 فقهها اوشروطها hervorgehen قضية ما مسلّمة ويلزم عن تلك المقدّمة أوامر ونواهى كثيرة هي فقة الشريقة Nicht nur die in den rabbinischen Schriften vorkommenden Weiteroder فقد biblischen Gesetzes gehören zu diesem فقد oder sondern auch die in der Bibel selbst verordneten Gesetze, تفقّه welche unter ein anderes Hauptgesetz gehören, werden mit diesem Namen bezeichnet, p. 22 فان فقه ال علامة اذا كان فق مادة الز الم المادة الماد z. B. wird p. 99, 4 unten die Möglichkeit vorausgesetzt. Ex. 34, 20 als فقه zu betrachten, da dort nur eine Modalität des Gesetzes von der Auslösung der Erstgeburt, für den Fall, dass dieselbe nicht er-In solchem Zu- פול עריפהי מני שלה ולמצוה In solchem Zusammenhang ist der Ausdruck تفقّه النق oder الكتاب sehr häufig, p. 105 ult. mit Bezug auf Num. 6, 9 תולחת מומאה هي من فقه מצות נורות لان هدام تعام عالم هو أن الحدة عالا عربالله وتفقه النص في ذلك وقال فأن וביא במית في וيّام וل נוירות בבלם ויביא קרבן:. Bezeichnende Beispiele für diese Anwendung findet man noch p. 26 zweimal, فقهيات ذلك النوع -p. 91, 7, 118 ult., 124, 1, 283, 3, Grund واشتراطاتها اشتراطات وتفقّهات satz des Verfassers ist es, im Unterschiede von Vorgängern, mit Zurücklassung der abgeleiteten Modalitäten, ausschliesslich die Grund-وليس غرضي في هذه 3. 16 gesetze in seine Zählnng aufzunehmen p والاصل D. A. 6 , المقالة التفقّه في هديم من الهديم بل عدها فقط ans gegelienen السابع انّه لا ينبغي ان يعدّ فقه الشريعة Daten weitere Folgerungen ziehen, vgl. Ibn Abî Uşejbi'a, ed. Müller i, p. 121.

Auch ans den hier gelegentlich beigebrachten Excerpten ist es ersichtlich, dass Maimonides für die religionsgesetzliche Terminologie in der Regel die jüdischen Ausdrücke verwendet; dabei ist es aber nicht ausgeschlossen, dass hin und wieder auch arabische Ausdrücke in Anwendung kommen. So z. B. wird neben dem gewöhnlichen und zur p. 225. 5 v. u. für den erstern Begriff das in der muhammedanischen Terminologie geläufige — nicht erst im Islam entstandene, sondern von letzterem aus dem heidnischen Sprach-

gebrauch der Araber übernommene 1 — متعبّد gebraucht. Es möge hier auch bemerkt werden, dass wir in der arabischen Literatur der jüdischen Theologie für عفريطا sonst noch dem Ausdruck تغريطا begegnen.<sup>2</sup>

Der Einfluss muhammedanischer Wissenschaft ist auch sonst an manchen Anzeichen bemerkbar. Niemand, der das Buch mit Aufmerksamkeit liest, wird es entgehen, dass die Methodologie der muhammedanischen Wissenschaft von den Uşül al-fikh Einfluss darauf geübt hat, wie und wann der Verfasser die Termini سقر نقل قول به نقر نقل قول به نقل به نقل به نقل به نقل به نقل به نقل المسلمة المسلمة نقل المسلمة المسلمة نقل المسلمة به نقل ال

Wir finden einige interessante kulturgeschichtliche Daten im vorliegenden Buche des Maimonides; besonders p. 185 über Zauberei im aussersten Magrib und anderen Landern des Orients, 189, 16 und ult. über einige koptische Sitten. 191, 11 werden als Beispiele für das Rasiren des Barthaares die قسوس الافرني angeführt: dasselbe berichtet Al-Kazwini (ed. Wustensteld n. p. 2002) von افرنجة in Verbindung mit der Schilderung der Unsauberkeit der Bewohner (vgl. Maim. Dalâlat m. e. 48, ed. Munk, p. 111, a).

Das Verzeichniss der Druckfehler dieser Ausgabe ist mit der Liste der Errata am Schlusse derselben nicht erschöpft; das Fehlende wird jeder eingeweihte Leser leicht selbst verbessern können. Hin und wieder wird man die aufgegebenen Lesearten der einen oder der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tarafa Ma'all v 91 muta'ammid, Hudejl 192, 1 'amdan, zu erwähnen ist auch 'âmid, Hassûn, Dîwân, ed. Tunis, p. 28, 16

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kifûjat al-'àlidîn in عنية ed Goldberg, p viii. 24 بسهؤا او تفريطا er muhammedanischen Terminologie ist das haufigste العامد . ygl. كَمْدُا او ناستًا lal-Nawawi zu Muslim ii. p. 30. 12 u a m.

andern Handschrift gegen die in den Text aufgenommenen Lescarten des Herausgebers in Schutz nehmen: zuweilen ist man genöthigt, trotz des Consensus der Handschriften einer Emendation Raum zu geben. In Folgendem erlauben wir uns einige Verbesserungen anzudeuten. Mit T. bezeichnen wir die hebräische Uebersetzung des R. Moses ibn Tibbôn. Der Verfasser hat sich die Mühe gegeben, in seinen Anmerkungen diese Uebersetzung zu ergänzen, wo sie nicht dem ganzen Bestand des arabischen Originals entspricht.

P. 2 ult. הדקוה אלנאינים (T. הוציאי). Das Verbum בגפפא gibt selbst in der vom Heransgeber, Anmerkung 10 beigebrachten Bedeutung keinen befriedigenden Sinn; einen solchen gäbe حدّثوء — P. 12, 19 אָן, l. או. — P. 61 ult. בובה. Der Zusammenhang erfordert eine der unter den Varianten gegebenen Lescarten. — P. 64, 1 معتدد, l. استها, wie BO. — P. 65, ا جنوباً المعتر المعتر المعتر الكور الكو P. 116 penult. محاشهر المجاهر بالتمار عبر بالتمار 1. بعد 174 PP. 124. 17 und 129, 13 שבאלה = überlassen (T. משרה, משרה, l. שבני, vgl. ZDMG. xы, p. 706, 3. 4. Sollen wir aus diesem Zusammentreffen eine Eigenthümlichkeit jüdisch-arabischer Schriften folgern?). — P. 138, 4 unten במע כל , richtig haben alle Handschriften גלהיא, was (trotz T. בל אימתני, was (trotz T. النهى عن انقسام hier beizubehalten ist, wie auch aus **192.** 2 ersichtlich النهى عن انقسام الكلمة, wo T. das Wort anch nicht recht erfasst zu haben scheint, und Dozy, Supplément n, p. 4864 unten. ثبات كلمة الحقّ 475 tund description - P. 139, אלגדור 11. ואלאקחרא 1. ר. וויאלאקחרא 14. 11. 12 ist אלגדור und in וلغرور in אלגדיר zu verändern = Gefahr, vgl. ZDMG., l. e., p. 706, 9. — P. 150, 6 نخرج . النخرج : — ib. 12 تحق (von dem Herausgeber in den Errata in das unpassende אביאר verändert), l. וצע (T. היותר הוקה (היותר הוקה), vgl. 302, 18: gewöhnlich, wie auch hier, mit ألزم zusammengestellt, z. B. ZDMG. xli, p. 140, 9 أوكد وألزم. P. 186, 4 v. unten לַלַהַאַיי. I. ونواهيها T. بI. بI. بI. بI. بI. باراء I. باراه I. باراه باراه I. باراه باراه I. باراه ب P. 201 ult. אלישכיר, l. וודי (W. Bacner). — P. 219 penult. דיר, الذي هو وكيل ال-P. 220, 5 unten الذي هو وكيل ال-P. -P. על ההקי שריפקר על ההקי). — P. 228. און הממאה 15, l. על ההקי על ההקי על ההקי. — P. 245, ושריפקר על ההקי - P. 246, 4 كونكما in dem ganzen Satz ist überall der Dual ausgedrickt. — פרס אלפרה 7 אלפקדרה 1. אלפרוני . אלפרוני . וلفدّان . אלפראן 14 : — שלפרוני . אלפרוני . אלפרוני . א

P. 287. 4 unten הוביג ו. אלאמיא (ביבי), T. יעריין: — P. 302. ועריין ווע אלאמיא ist unverständlich, ich denke: ועבילן, allerdings wird dieses Wort mit T.'s הוביל חופלו ווע הוביל עליה אלשהארה עליה אלשהארה עליה אלשהארה אלשהארה אלשהארה אלשהארה אלשהארה הוביל אלשרארה החביל בישרארה החביל בישרארה החביל בישרארה החביל בישרארה (ד. מחברה החביל הוביל בישרארה בישרארה (ד. מחברה החביל הוביל בישרארה (ד. מחברה בישראר): — 328, משרה בישרארה (ד. בישרארה): — 328, משרה בישרארה (ד. בישרארה): — 334. פוניל הוביל הוביל הוביל בישרארה (ד. בישרארה): — 334. פוניל הוביל הוביל

BUDAPEST, Juni 1888.

Der Quantitätswechsel im Auslaute vedischer Wörter.

Von

#### Dr. Jos. Zubatý.

(Fortsetzung.)

Ebenso unerledigt wollen wir die andere Frage lassen, nämlich ob die ganze Erscheinung unr eine specifisch indische, oder vielleicht eine ärische, oder gar eine indo-europäische ist, oder ob vielleicht etwas Analoges sich in einzelnen Sprachen ganz selbständig habe entwickeln können. Es ist ein Factum, dass - gewisse bisher nicht gehörig beachtete Eigenthümlichkeiten der altiranischen Denkmäler ausgenommen - die übrigen Sprachen etwa auf dem Standpunkte des späteren Sanskrits stehen, allerdings sofern die betreffenden Wörter und Formen in denselben überhaupt vertreten sind; dem altvedischen ájā ája gegenüber haben wir z. B. lat. agē, griech. Žýz. Aber wenn selbst ein Brugmann altind, vā mit lat, vē zusammenzustellen wagt, sehen wir nicht ein, warum man auch nicht ein  $ij\bar{a}$  mit age zusammenstellen dürfte; allerdings kann lat. age ebensowenig wie ve dieselbe Doublette repräsentiren, die uns im altind. ijā (neben dem genau entsprechenden dja) oder  $v\bar{a}$  vorliegt. Wir glauben, dass an die ursprüngliche Existenz von Satzdoubletten mit kurzem und langem Auslaute - ob nach der vorhistorisch altindischen Regel geregelt oder nicht, bleibt völlig gleichgiltig — auch manches andere Rathsel der vergleichenden Sprachforschung zurückzuführen sein wird; wir erinnern beispielsweise an griech. 350, 355, an griech. -2, lat. -4 (neben prætereā n. s. w.) im Nom. Neutr. Plar. dem slav. -a (d. h. -ā), ār. -ā gegenüber. Ja, wir glauben. am Ende könne in dieser Weise auch z. B. slav bereši mit altind bhárasi etc. verglichen werden: bereši wirde ein \*bhéresī wiedergeben, dessen ehemalige Existenz neben \*bhéresī allerdings nur vermuthungsweise annehubar ist. Aber wie viele Dinge, die in unserer Wissenschaft für unzweifelhaft gelten, berühen nicht auf ähnlichen Vermuthungen.¹

Die Beantwortung von diesen und ähnlichen Fragen liegt übrigens ausserhalb der Grenzen der Anfgabe, die wir uns in der vorliegenden Abhandlung gestellt haben. Wir beabsiehtigen vielmehr durch eine genaue, statistische Schilderung der ganzen Erscheinung, wie sie uns im Mantradialect vorliegt, ein Material, oder wenn man will, eine Anregung zu weiteren Studien über dieses, wie wir überzeugt sind, für die Geschichte unserer Sprachen hochwichtiges Thema zu geben. Im nachsten Abschnitte werden wir die Art, wie die Quantität der Auslantsvocale im Veda schwankt, im Einzelnen zu schildern bemüht sein: in der dritten Abtheilung sollen die etwaigen Belehrungen, die sich aus der Auslantsschwankung für die metrische Beschaffenheit der vorderen Silben der vedischen Versmasse ergeben, zusammengestellt werden.

Die Grundlage der ganzen Untersuchung bildet allerdings nicht die ganze Mantraliteratur, sondern nur der wichtigste Theil derselben, die Rksamhita. An eine erschopfende Darstellung des poetisch vedischen Sprachgebrauches in welcher Richtung immer lässt sich ja ohnehin nicht denken, bevor eine erschöpfende Sammlung des er-

¹ Wir können nicht nuhin, eines Umstandes zu erwähnen, der möglicherweise als die Quelle (wenigstens zum Theile) des in Frage stehenden Quantitätswechsels im Auslaute der arischen Wörter gelten könnte. Das ursprachliche  $\sigma$  erscheint bekanntlich im Arischen als  $\vec{a}$  vor einem, als  $\sigma$  vor zwei Consonanten Nach dieser Regel ist es ganz begreiflich, dass z. B. urspr. "apo (griech.  $\vec{a}\vec{x}\vec{o}$ ) ursprünglich vor Wortern, die unt einem Consonanten auhuben, im Arischen  $\vec{\sigma}p\vec{a}$  (vgl.  $\vec{\sigma}p\vec{a}$  vydhi u. s. w.), vor Doppelconsonanten  $\vec{\sigma}pa$  lantete. Es ist nun ganz wohl möglich, dass nach diesem Muster ein ähnlicher Quantitätswechsel sich auch in Fällen eingestellt hat, wo er lautgesetzlich meht berechtigt ist. So ist z. B. auch nach dem lautgesetzlich berechtigten und nach den bekannten Gesetzen geregelten Nobeneimander  $\vec{\sigma}$  i  $\vec{\sigma}_m$  is  $\vec{\sigma}$  i  $\vec{\tau}$  in  $\vec{\tau}$  in  $\vec{\tau}$  in  $\vec{\tau}$  auch neben dem lautgesetzlichen ibharan ( $\vec{\tau}$  ehlerom) das eigentlich unberechtigte inharans gebildet worden

haltenen Mantramateriales vorliegt, in welche natürlich auch alle in den Brähmana's und Sütra's zerstreuten Formeln, soweit sie im eigentlichen Mantradialect verfasst sind, aufzunehmen wären; und das Material, das uns in der Rksamhitā vorliegt, ist am Ende reichhaltiggenug.

Dass nach Benfey's Abhandlungen eine neue Musterung der ganzen Sache nicht überflüssig ist, wird sich wohl einem jeden unbefangenen Leser unserer Abhandlung von selbst ergeben. Man wird vielleicht Benfey's Namen auf den folgenden Blättern öfters zu vermissen sich veranlasst sehen: ich will hier ein für allemal bekennen, dass seine 'Quantitätsverschiedenheiten', trotzdem ich gezwungen war, meine Sammlungen fast ganz selbständig anzulegen, bei der Arbeit nicht von meinem Tische gewiehen sind und mir unschätzbare Dienste geleistet haben.<sup>1</sup>

#### H.

Zunachst wollen wir unser Augenmerk darauf richten, wie die Quantitäten der auslautenden Vocale in den Verbalformen wechseln. Es gehören hieher — in einem sehr versehiedenen Masse — die Formen auf -tī, -thā -thanā (als 2. Plur. Ind.), -ā (? als 1. Sing. Conj.), -mā (-vā?), -tā -tanā, -dhī -hī, -ā (2. Sing. Imperat.), -ā (1. 3. Sing., 2. Plur. Perf.), -thā (2. Sing. Perf.) im Activ. die auf -tā, -a(n)tā, -svā im Medium. Die Grundlage der folgenden Erörterungen bilden, mit Ausnahme von Formen auf -tī, -tā (3. Sing. Med.), -at n)tā, die mir in unserer Frage zu unbedeutend scheinen, als dass ich mich nicht hätte mit Aveny's Angaben begnügen können, meine eigenen Sammlungen; ich werde nicht ermangeln, etwaige Ungenauigkeiten, die sich Prof. John Aveny in seiner Abhaudlung Contributions to the History of Verb-Inflection in Sauskrit (Johnn. of the Amer. Oriental Soc. x, 219 ff.) hat zu Schulden kommen lassen, in den Anmerkungen zu berichtigen. Ich habe mich bemüht, das Material womöglich voll-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die ganze Frage ist neuerdings auch durch H. Oldenberg (Die Hymnen des Rigueda, 1, Berlin, 1883, S 393—423) von Neuem besprochen worden. Doch machen auch seine Ausführungen unsere vorliegende Studie nicht überflüssig.

ständig zu sammeln und hoffe, dass es mir wenigstens in einem sehr hohen Masse gelungen ist: etwaige Mangel wolle man durch die ermüdende Schwierigkeit von dergleichen Anfgaben, sowie dadurch entschuldigen, dass auch die uns zu Gebote stehenden lexicalischen Hilfsmittel, wie ich mich zu überzeugen öfters Gelegenheit gefunden hatte, hie und da nicht ganz genau sind.

- 1. Die Formen auf -ti, oder eigentlich richtig -ti, könnten wir ganz wohl stillschweigend übergehen. Dieselben kommen in der Rksauhitä im Ganzen in 1695 Belegen vor (nach Avery 233, 237, 252, 254, 258, 262, 263, 264, 267, 268, 269, 270, 272), darunter unseres Wissens ein einziges Mal mit langem Anslaute, namlich im Verse n, 26, 4, c: urusyeitim ümlerso räksatī risāh. Nachdem es sich hier um eine entschiedene Schlusshebung handelt, dürfen wir die Form rākšatī wohl getrost für einen sprachlichen Schnitzer des betreffenden Sängers bezeichnen, dem Metrum zu Willen begangen, und dem wirklichen vedischen Sprachgebranche nur die kurz auslautende Form allein zusprechen. Es darf uns daher nicht Wunder nehmen, wenn -ti zweimal trotz einer Ausgangshebung bestanden hat (vi, 29, 6, d: purū ca rytra hanati ni dāsyān. x, 1, 3, d: jātā byluinn abhi pāti tytujum), uniso weniger, als es sieh um eine Hebung handelt, die auch sonst schr oft vernachlassigt erscheint.
- 2. Formen auf -thă, als 2. Plur, kommen in unserem Denkmale in 154 Belegen vor, wovon acht Fälle als für unsere Frage bedeutungslos auszuscheiden sind, in welchen der auslautende Vocal mit dem folgenden Anlaute contrahirt erseheint (adhāthā vii, 56, 15, gácchatha v, 55, 7, pārāgatha n, 34, 15, piprtha x, 35, 14, prasārpatha x, 97, 12, bibhṛthā x, 38, 12, bhāratha x, 94, 1, stha x, 94, 11). Von den übrigen 146 Belegen bieten 97, also etwa zwei Drittel, die kurz auslautende Variante -thā, die übrigen 49 -thā.

Die kurz auslautende Variante finden wir immer vor einer Doppeleonsonanz, so in *áratha* x. 67, 11, b, *ejatha* vm, 20, 4, d,

 $<sup>^1</sup>$  Nach Avery 236, wo yātha 5 (Avery's Angabe ist wohl der falschen Lesart yātha IV, 88, 1 zu verdanken) und rājatha 3 zu berichtigen, 238, 256, 258, 262, 263, 264.

kṛṇutha 11, 53, 10, a, dhūnuthá v, 57, 3, a, patatha 1, 168, 6, d, sthá vin, 30, 2, b; die einzige Ausnahme bildet vin, 20, 24, b: (yábhir daçasyáthā krívim), wo der entschiedenen Schlusshebung zu Willen -thā selbst vor Position beibehalten erscheint. Die kurz auslautende Form steht ferner in der Regel auch vor einer Pause; so immer am Schlusse eines Stollens, gleichviel ob es ein vorderer (in 19 Fällen, z. B. ávatha iv, 37, 6, a, asatha x, 95, 5, c u. s. w.; sthá 1, 139, 11, a. e. iv, 34, 6, e, stha 11, 29, 4, a, vii, 103, 7, e), oder ein hinterer (in 37 Fällen, z. B. avätha vn. 40, 3, b, acnutha v, 54, 10, d, asatha v, 61, 4, c. x, 103, 13, d, sthá i, 139, 11, b. v, 60, 6, b. vi, 52, 13, b. vii, 43, 4, d. x, 48, 6, b) ist. Auch vor der Cäsur einer Langzeile steht in der Regel nur -tha; so in kopáyatha v, 57, 3, c, krilatha v, 60, 3, c, dhatthá iv, 34, 10, b, viii, 27, 21, c, dhattha v, 54, 14, d, yātha 11, 34, 3, d, sthá x, 30, 12, c, t stha v, 57, 2, e in viersilbigen, in cyārdyatha 1, 168, 6, e, pariprayāthá 1v, 51, 5, b, yātha 111, 60, 4, a, vidātha x, 82, 7, a in funfsilbigen Vordergliedern. Sthåt bildet hierin einigemale eine interessante Ausnahme. Den oben erwähnten Stellen x, 30, 12, c. v, 87, 2, e gegenüber, wo vor der Cäsur sthä steht, finden wir in derselben Stellung viermal sthå (nämlich vi, 50, 7, c. 51, 6 c in viersilbigen, 1, 171, 2, d, IV, 36, 7, e in funfsilbigen Vordergliedern); erwähnen wir noch, dass, ein contrahirtes sthå (s. o.) abgerechnet, sthå im Ganzen siebzehnmal, daneben sthá zwölfmal erscheint (darunter auch in Fallen, wo das Metrum, wie wir noch sehen werden, keineswegs kategorisch eine Länge erfordert), so dürfen wir wohl mit Sicherheit

¹ Röyác ca sthá svapatyásya pátníh. Ist Prof. Li owia's Deutung von svapátya-, wie es mir mehr als wahrscheinlich erscheint, die richtige, so muss man naturlich das Wort svapatiá-, nicht svapatyá lesen, und sonst wäre stha auch durch die folgende Doppelconsonanz veranlasst worden. Zu svápati-, svapatiá-, wird wohl auch slav. svoboda, zu stellen sein. Der Uebergang von / zu d, so merkwurdig er auch ist, steht in gospoda fest, und b für p mag seinen Ursprung einer synkopirten Nebenform 'svopd-, 'svobd-, verdanken, deren einstiges Vorhandensein durch lat. -pte ziemlich nahe gelegt wird; die Media b wäre aus der synkopirten Nebenform, wo sie lantgesetzlich war, ebenso in die volle Form, ursprunglich 'svopod-, ubertragen worden, wie z. B im Lateinischen g ans Formen wie voragnis ('voragnis, 'voragnis, in vorago (für das lautgesetzliche 'vorago, vgl. vorag-is).

annehmen, dass bei sthå die lang anslautende Doublette etwas üblicher war, als bei den übrigen Formen auf thå, ein Umstand, der natürlich mit der Einsilbigkeit des Wortes zusammenhangt. — Ausser sthä finden wir nur noch einen einzigen Beleg, wo thä vor der Cäsur einer Langzeile steht: úd īrayathā marutah samudratúh v. 55, 5, a: es ist übrigens nicht unmöglich, dass das befremdende īrayathā hier durch das im folgenden Pāda metrisch nothwendige varšayathā (yūyám rrštím i varšayathā purīšinah) veranlasst worden ist

Wie gesagt, kommen Formen auf -thå im Ganzen 97mal vor. Darunter nicht weniger als 74mal an solchen Stellen, wo die Wahl der kurz auslautenden Doublette durch die allgemeinen Sprachregeln geboten erselieint, nämlich vor einer Doppelconsonanz und vor einer Pause, d. h. im Stollenausgange und vor der Casur in Langzeilen. Es bleiben somit nur 23 Stellen übrig, wo die Kürze im Widerspruehe mit den allgemeinen Regeln vor einer einfachen Consonanz mitten im Verse stehen. Der Sprachgebranch des Mantradialectes erlaubte also auch das Himübergreifen der kurz auslautenden Formen -thă über ihre ursprünglichen Grenzen hinaus, wenngleich dies nicht gar oft geschah. Es ist von vorneherein zu erwarten, dass die vedischen Sanger solcher Weise Formen auf ethä zunächst den metrischen Rücksichten zu Willen setzten. Wir finden so -thå als die vorletzte Senkung einer achtsilbigen Zeile in kryuthá van, 68, 17, c, gacchātha vm, 7, 30, a, jānitha vm, 18, 15, b, nágatha vm, 19, 34, b, sonávatha x, 97, 5, d, stha x, 97, 9, b. Ferner steht die Kürze in der dritten Silbe nach der Casur einer Langzeile mit viersilbigem Vordertheile; so in ájatha v. 54. 4. e (rí gád ájrā∞ ájatha náva īņ yathā), ávatha vi. 66, s, b. viii, 20, 21, a x, 35, 14, a, krņutha vi, 28, 6, e, kšayatha vi, 51, 7, e, bháratha m, 54, 17, b, mádatha iv, 34, 11, c, sunutha x, 76, 8, b, staratha w. 21, 2, a — muhcatha m, 34, 15, b. Allerdings steht in derselben Stellung im Einklange mit der ursprünglichen Bildungsweise auch -thā, freilich viel seltener (ávathā w, 36, 5, d. kṛṇuthā vī, 28, 6, b. mádathā vīī, 7, 20, b). Die Stellen abgerechnet, wo nach dem Bisherigen das Metrum entweder in seiner ursprünglichen oder wenigstens in seiner späteren

Fassung die Kürze begünstigte, bleiben noch fünf Stellen mit -thă vor einfacher Consonanz inmitten des Verses übrig, Stellen, die noch im späteren Verlaufe näher besprochen werden sollen (pāthá x, 126, 2, d, yātha 1, 39, 1, d, sthá x, 63, 2, e, stha vm, 55, 4, a, 67, 5, e).

Formen mit -thā kommen, die sechs oben angeführten Ausnahmen abgerechnet, nur im Einklange mit den allgemeinen Sprachregeln vor, d. h. inmitten des Verses vor einfacher Consonanz; so im Ganzen 43mal. Zunächst bildet -tha entschiedene Ausgangshebungen, wie die vorletzte Hebung eines Achtsilblers (in janáyathā x, 9, 3, e, jīvayathā x, 137, 1, d, |daçasyáthā vni, 20, 24, b vor folgender Position], náyathā 1, 41, 5, a, nayathā x, 137, 1, b, nešathā vni, 47, 11, d, vartáyathā i, 39, 3, b), die drittletzte Hebung einer Langzeile (in asathā viii, 32, 2, a, kṛṇuthā viii, 27, 18, a, kšayathā x, 30, 12, a, chadáyathā a, 165, 12, d, janayathā v, 58, 4, v, jínvathā vi, 49, 11, e, dhāsathā, i, 111, 2, b, náyathā x, 63, 13, e, naçathā n, 14, 8, b, bibhitha i, 39, 10, a. vin, 20, 26, a, bhavatha in, 55, 8, c. 60, 4, b, medayathā v1, 28, 6, a, raršayathā v, 55, 5, b, vahathā vi, 65, 4. di, die vorletzte Hebung eines Jagatīstollens (khadathā ı, 64, 7, c, cetathā v, 59, 3, d, nešathā v, 54, 6, d, pratiháryathā ı, 40, 6, e, matsathā 1, 186, 1, e, mádathā v, 54, 10, b). Für -thá in einer Schlusshebung wissen wir keinen Beleg anzuführen. An sonstigen Versstellen steht almlich -thā noch fünfzehnmal, in  $arath\bar{a}$  iv, 36, 5, d (8, 6,), kryuthā vi, 28, 6, b (8, 6,), nethá x, 126, 2, d, pāthá 1, 86, 1, b, mádatha viii, 7, 20, b (5, 6,), mósathā v, 54, 6, b, pákšathā viii, 47, 1, d, sthā i, 15, 2, e. vi, 51, 15, a. viii, 7, 12, a. 83, 9, a. x, 9, 1, a. 36, 10, a. 61, 27, d und sthā v, 61, 1, a.

Die Bilanz der beiden Doubletten der Endung -thä fällt also äusserlich zu Gunsten der kurz auslautenden aus; will man jedoch nur diejenigen Stellen berücksiehtigen, wo unsere Formen im Innern des Verses vor einfacher Consonanz stehen, so findet man, dass in der alten vedischen Poesie hier jedenfalls den alten Sprachregeln entsprechend die lang auslautende Form ziemlich vorherrschend war.

# A note on the country called Kielonasufalana by Hiuen Tsiang.

Цv

#### J. F. Hewitt, Esq.

Hinen Tsiang went from Tamuralipti the modern Tamluk to Kielonasufalana. The route is thus described (Beal's Translation TRUBNER'S Oriental Series, Vol. 0, p. 2011 'Going from this northwest 700 li or so we come to the country of Kielonasufalana', and on leaving it (p. 204) he says going from this 700 li or so in a southwesterly direction, we come to the country of Ucha'. The place we have to look for as the capital of Kielonasufalana is thus about 200 miles to the northwest of Tambuk and about the same distance to the north of Jájipur on the Vaitarná which as Sir A. Cunningham states in his Ancient Geography of India, p. 505 was in the 7th century the capital of Odra or Orissa (Cunninguam here gives as his authority Jour. As, Soc. of Bengal 1886, p. 154) The above directions given by Hinen Tsiang bring us as Cunningnam shows on p. 505 of the Ancient Geography of India to some place 'along the course of the Suvarna-riksha river about the districts of Singhbhum and Barabhum.1 Cunningham then goes on to suggest Bara Bazar the capital of the territory of the Chief of Barabhum. But in doing so he quite overlooked the extensive ruins of Dulmi situated on the Suvarna-riksha

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cummingham is wrong in the name of the district. It is Manbhum. Barabhum is a subordinate chreftainship in the Manbhum district.

(Subonrikha) about 16 miles to the east of Bara Bazâr about 2 or 3 miles from Patkum, the state adjoining Barabhum. Dulmi was evidently from its ruins an extensive city, quite, as Hiuen Tsiang states, it to have been, 20 li in circuit, for the remains of temples are still to be found extending for nearly a mile or perhaps more (I hope to get a plan of the ruins made) down to the banks of the Suvarņa-riksha. These ruins are as I find in the notes made by me when I inspected them on the 11th Dec., 1880, chiefly Śaivite. I saw two Durgâs, one Gaņeša and one Mahādeva, and though there are no remains visible of the great Saūghārāma, yet in other respects it looks exactly like a town which once had '50 Deva-temples' and where 'the heretics are very numerous'.

The latitude of Duhni is about 23° N, and the longitude 86°—2′. The distance from Tambuk measured on the present roads which must nearly follow the same lines as those traversed by Hinen Tsiang, is from 176 to 180 miles and from Duhni to Jājipur about 195. ¹

The Rájā of Pathhum claims descent from Vikramāditya and belongs to a foreign race, of a different stock from the great neighbouring chiefs of Chita Nagpur and Pachete. Neither is he like the chief of Barabhum and the neighbouring petty chiefs, the head of a section of one of the aboriginal tribes.

I have no doubt that Duhni was the capital of Kielonasufalana as described by Hiuen Tsiang and that the king of it was the chief of the Savarnas in those parts and exercised feudal supremacy over the mixed tribes in his neighbourhood.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The distances given above of 175 to 180 miles from Tamluk and of 195 from Jájipur are considerably in excess of the distance of 700 li given by Hiuen Tsiang which would if the *li* were reckoned at a little over 1079 feet or 359 yards be between 144 to 150 miles. This would have been the distance as the crow flies, and Hiuen Tsiang probably came down to Jájipur by the straighter route through Midnapur instead of the modern road through the Singhbhum jungles and came from Tamluk straight through Midnapur instead of going round by Gauhatī and Bishnpur. There is nothing in the nature of the country to prevent his dring so.

<sup>19.</sup> August, 1888.

## Anzeigen.

Ignaz Goldziner, Muhammedanische Studien. 1. Theil. Halle 1889. Max Niemeyer, xn u. 280 Seiten, gr.-8°

Goldzmer gedenkt in dem Werke, dessen erster Theil uns vorliegt, "eine Reihe von Abhandlungen über Entwicklungsgeschichte des Islâm zu vereinigen". Das Meiste in diesem ausgezeichneten Buche ist nen: auch das, was früher in französischer oder ungarischer Sprache erschienen war, ist völlig umgearbeitet. Wir erhalten hier eng zusammenhangende Studien zur Geschichte des Islams in den ersten Jahrhunderten. Es handelt sieh darin aber nicht um das Dogma, auch nicht um die politisch religiösen Streitigkeiten über das Imâmat, sondern um den Kampf der Grundsätze des Islâms mit den ilun zum Theil schroff widerstrebenden Lebensanschanungen des Araberthums und den allmählichen Sieg der für die neue Religion so wesentlichen Gleichheitsidee durch das Emporkommen von Leuten und ganzen Völkern fremder Herrschaft, namentlich der Perser, Mit geradezu staunenswerther Belesenheit in den verschiedenartigsten arabischen Quellen und mit sieherem Urtheil entrollt uns der Verfasser ein Bild von diesen Vorgängen, welches auch den munterbrochen fesselt und belehrt, der im Ganzen und Grossen sehon ähnliche Anschauungen gewonnen hat. Das Buch reiht sich aufs Würdigste den bahnbrechenden Werken v. Kremer's über die innere Geschichte des arabischen Reiches an. Goldzmer durchschaut das Getriebe der Parteien, wie es sieh unter Anderem im Erfinden und Umgestalten von Traditionen zeigt; hie und da dürfte er allerdings in der Benrtheilung von Traditionen und Gedichten allzu skeptisch sein und zu sehr nach Tendenzen spüren.

Ich habe schon angedeutet, dass ich im Allgemeinen den Ergebnissen des Verfassers beistimme. Natürlich kann es aber bei einem so unzählige Einzelnheiten umfassenden Werke nicht an Differenzpunkten fehlen. Gelegentlich erselieinen durch die scharfe Beleuchtung die Gegensätze vielleicht etwas schroffer, als es der Verfasser selbst meint. Man könnte zum Beispiel aus dem ersten Abschnitte am Ende zu der Ansieht gelangen, die Araber hätten den Islâm nur zum Scheine bekannt, sich gar nicht recht als Muslime gefühlt; das wäre natürlich grundfalsch. Wenn ein Muslim zum Beispiel Wein trank, so war er sich gar wohl bewusst, dass er sündige, aber eben als guter Muslim verliess er sich auf Allah's Barmberzigkeit. Das gilt übrigens bis auf den heutigen Tag bei allen muslimischen Völkern. Ich möchte glauben, dass auch so arge Sünder wie Abû Nuwâs in ihres Herzens Grunde wirklich so dachten, obgleich es gerade zu seiner Zeit in der gebildeten Gesellschaft mehr wirkliche Freigeister und Schein-Muslime gab als sonst je. Auch würde man meines Erachtens irren, wenn man gerade die hervorragendsten Omaijaden, wie Mo'awija und 'Abdalmalik, als überzengte Unglaubige betrachtete; die Macht des Erfolgs hat gewiss auch sie zur Anerkennung Allah's und seines Gesandten geführt, aber noch weniger als die meisten Frommen zogen sie die Consequenz, nur das Jenseits ins Auge zu fassen. Der altarabische und speciell der altqoraischitische Sinn stritt in solchen Mannern mit den Ideen des Islams, ohne dass sie darüber selbst recht im Klaren waren. Thaten sie nut Bewusstsein etwas gegen die Grundregeln der Religion, so ging es ihnen ähnlich wie manchem Fürsten im Mittelalter, der ans weltlichen Gründen gegen Papst und Geistlichkeit focht, ohne sich darum im eigenen Innern von der Kirche loszusagen, und in der Hoffnung, sich später mit ihr auszusöhnen. Ich halte es nicht für unmöglich, dass selbst der Fuchs unter den Füchsen, 'Amr ibn al-'Âşi, in seiner Art allmählich wirklich bekehrt war, während ich hinwieder nicht dafür stehen möchte, dass die Herzensmeinung des gewaltigen Abbasiden al-Manşûr über den Islam sich viel von der des Staufers Friedrich n. über die römische Kirche unterschieden habe.

Der Islam bleibt die arabische Religion, wenn er auch erst ausserhalb Arabiens seine grösste Bedeutung erlangt und vielfach seine volle Entwicklung genommen hat; anderseits hat er freilich draussen auch wieder manche fremde, zum Theil mit seinen Principien gar nicht vertragliche Einwirkungen erfahren. Wenn nun im Innern Arabiens der Islâm nie so weit durchgedrungen ist, dass auch die Beduinen zum Beispiel regelmässig die vorgeschriebenen Salât's abhielten oder gar die ewigen Ränbereien. Fehden und Stammesgegensätze aufgäben, welche bei ihnen ganz naturgemäss sind, so gibt es doch — trotz gelegentlicher Behauptungen des Gegentheils — sieher keinen noch so rohen Nomaden m Arabien, der sich nicht für einen Muslim hielte. Und dazu ist zu erwägen, dass die entschiedenste Restauration des echten Islâms, der Wahhâbitismus; im Herzen Arabiens entstanden ist

Uebrigens führte auch Muhammed die Lehre von der allgemeinen Gleichheit aller Glänbigen keineswegs folgerichtig durch, wie ja eiserne Consequenz nicht die Sache des praktischen und dabei nicht an strenge Logik gewöhnten Mannes war. Als echter Araber hing er nicht nur an seiner Familie, sondern auch an seinem Stamme, und es war nicht bloss Politik, dass er die Qoraisch, nachdem ihr Widerstand überwunden, so sehr bevorzugte

Die Eintheilung der Araber in Stamme, Unterstamme, Geschlechter n. s. w., war etwas so fest Gegebenes, dass daran bei der Entstehung des islamischen Reiches gar nicht zu rutteln war. Sie konnte auch allem das Princip der Gliederung der muslimischen Heere bilden, die gegen die disciplinirten, von wirklichen Officieren befehligten Truppen der Romer und Perser fochten, und musste auch bei den Ansiedlungen in den eroberten Ländern sorgfältig berücksiehtigt werden Goldzmer weist nun aber sehr gut nach, wie seit den gewaltigen Siegen an die Stelle der Raufereien zwischen den Stämmen (die unter den Wüstenarabern allerdings nie ganz aufhörten) mehr und mehr der Gegensatz der grossen Stammesgruppen trat, der für das Reich der Araber und für die Dynastie der Omaijaden so verderblich geworden ist Ich möchte aber nicht mit ihm annehmen, dass die Rivalität der Qoraisch und der Ausar für diese Spaltung von grosser Bedeutung gewesen sei. Die Qoraisch selbst wurden durch die Krimpfe und Neckereien der Jemen und Ma'add kaum

direct berührt: dass sie die vornehmsten aller Araber, war allgemeine Anschauung. Wenn ein Dichter am Hofe des Chalifen oder eines qoraischitischen Statthalters die Mndar oder die Qais, ein anderer die Rabî'a oder die Kelb als die Besten Aller pries, so war der herrschende Stamm immer stillschweigend ausgenommen. Nur so war es möglich, dass zum Beispiel manche Omaijaden die Jemen gegen die Ma'add begünstigten. Auch bei der lebhaftesten Betheiligung der Stämme an den Kampfen stand es doch fest, dass die Herrschaft nur einem Qoraischiten zufallen könne Die Qoraisch behielten ihren durch Gerst und Thatkraft erlangten Vorrang thatsächlich bis in die erste Zeit der 'Abbasiden Im drutten Jahrhundert gab es allerdings, abgesehen von den Häschimiden, kann mehr ein wirklich vornehmes und einflussreiches quraischitisches Gesehlecht als die Zubairiden. — Die Ansar aber, die Muhammed's Schlachten geschlagen hatten, sind nie zu wirklicher Macht gelangt: das Chalifat war ihnen entgangen, in den Eroberungskriegen traten sie wenig her vor, ihre Haltung beim Aufstande gegen Othman hatte ihnen sehr geschadet, Mo'âwija's Sieg nahm ihnen fast allen Einfluss, und in der Schlacht an der Harra wurden sie ganzlich gebrochen. Auch in Medina führten nun einzig die Qoraisch das grosse Wort. Al-Ansárí ist von da an ein ehrwürdiger Adelstitel ohne factische Bedeutung

Die Araber behielten, was auch einige Fromme sagen mochten, in der Omaijadenzeit die nubedingte Oberherrschaft, und auch später wirkte diese noch lange nach. Der Versuch Muchtar's, sich auf die Städter persischer Herkunft im Träq zu stützen — wie sich später der wohl noch bedeutendere und noch gewissenlosere "Führer der Zeng" sogar durch die befreiten Negerschaven ein Reich zu schaffen suchte — musste scheitern. Dazu waren die Araber damals noch zu mächtig und zu kriegerisch. Uebrigens hat unter den Omaijaden schwerlich je ein Nichtaraber ein hohes Amt bekleidet. Die längst arabisirten Abkömmlinge der Perser in Jemen, die Abna", galten eben als Araber, und ebenso hat man es anzusehen, wenn Muhallab ibn Abi Sufra, ein Mann aus einer persischen Familie, die seit der Säsänidenzeit in Oman wohnte, sich mit den dortigen Azd vermischt hatte und des-

halb als azdisch gelten konnte, durch seine Verdienste grosse Macht and grosses Anschen erlangte, das noch 200 Jahre spater seinen Nachkommen zugute kam Das ist etwas ganz Anderes, als wenn sich ein beliebiger Perser einen arabischen Stammbaum erschwindelte.

Goldzmen unterscheidet sehr gut die verschiedenen Schichten von Nichtarabern, die sich nach und nach in dieser oder jener Hinsieht geltend gemacht haben. Man sieht dabei, dass auch von den Persern nicht sowohl die Gleichheit aller Glanbigen betont wird als die besonderen Vorzüge ihres Volkes oder gerade ihres Geschlechtes: dem Araberstolz sucht der Perserstolz gegenüber zu treten. Und da kommt es ofter vor, dass sich der Sohn eines Freigelassenen aus bescheidenster persischer oder gar "nabataischer" oder "garmakâmscher" Familie unt fürstlicher Abkunft brustet; namentlich Dichter aus irgend einem Winkel des chemaligen persischen Reiches spielen gerne ohne Werteres Kajamer und Chosroen als ihre Ahnen aus, und seltsamerwerse laben ihnen die Araber das oft geglaubt. Es war nun ganz im Sinne jener Zeit, wenn man, wie Goldzmer ausführt, auch den Persern als Volk eine ans der Bibel genommene Abstammung gab, die sie zu nahen Verwandten der Araber machen oder ihnen noch gar einen Vorrang vor diesen verschaffen sollte. Dass man gerade Isaak zum Stammvater nahm, mag unt daran hegen, dass die alten Nebenbuhler der Perser, die Romer, sehon vor Mulammed als Abkommlinge von Isaak's Sohn, Edom, galten, 2 werl man namlich verkannte, dass nur der bittere Hass der Juden Rom als "Edom" bezeichnet hatte.3

Besonders werthvoll sind die beiden Abhandlungen über die Schn'übija, d. h. die Partei, welche für die Perser mit Nachdruck mindestens den gleichen, lieber aber einen hoheren Rang beanspruchte als den der Araber Gerade unter den Gelehrten hat diese Richtung sehr enfrige Anhänger gehabt, gewiss zum Theil unter

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Es hesse sich übrigeres denken, dass die persische Abkunft Muḥallab's eine Erfindung seiner Gegner ware. Was in der Beziehung geleistet wurde, mag man zum Beispiel aus J\u00e4qut 2, 387 sehen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe Aphrantes S. 88 und sonst

<sup>3</sup> Nafis, Sohn des Isaak, als Stammvater der Perser Ibn Faqîh 197, 5 (Goldzinfr 144) beruht auf einer Verwirrung 2022 ist Sohn Ismael's Gen 25, 14

offener Begünstigung durch Machthaber persischer Herkunft. Ein innerer Widerspruch lag allerdings darin, dass sie in arabischer Sprache, ja zum Theil mit peinlicher Beobachtung der arabischen Stilgesetze und des Sprachgebrauchs der alten Beduinen sehrieben. Ich glaube, dass schon Männer, wie Ibn Muqaffa' und Abân al-Lâḥiqî (deren islâmische Gesinnung wohl mit Recht sehr verdachtigt ward) ähnlich gesinnt waren wie später Hamza von Ispahân und der grosse Bîrûnî. Dagegen möchte ich dem Verfasser entgegentreten, wenn er den hochverdienten Philologen Abû 'Obaida als Schu'ûbi hinstellt, obgleich er sich auf alte Zeugnisse berufen kann. Abû Obaida hat unter Anderem die Schmähungen der Araber gegen einander gesammelt und einige recipirte Stammbäume für bedenklich erklärt. Vielleicht war das blosse wissenschaftliche Unparteilichkeit, vielleieht war ein wenig allgemeine oder besondere Bosheit dabei. und man begreift, dass sein Verfahren böses Blut machte, so dass man ihm kein ehrliches Begräbniss gönnte und ihn als Schu'ûbi oder gar als Châridschi brandmarkte; das ist ungefähr, wie wenn bei uns ein unabhängig Urtheilender gelegentlich in einer officiösen Zeitung Reichsfeind, Republikaner oder gar Socialist genannt wird. Aber ich begreife nicht, wie ein Mann, dem wir das Beste unserer Kenntnis von den Arabern der Vorzeit verdanken, der mit Liebe Thaten und Leiden der alten Helden und Dichter erzahlt, der unter Anderem die Schlacht bei Dhû Qâr eingehend schildert, wo die Beduinen den Stolz der Perser beugten, wie ein soleher Mann ein principieller Feind des Araberthums gewesen sein soll.

Bei dieser Gelegenheit sei es mir erlaubt, mich eines andern hervorragenden Gelehrten in anderer Hinsicht anzunehmen. Goldziner beurtheilt, wie mir scheint, den Ibn al-Kelbî viel zu ungünstig. Ich habe im Laufe meiner Studien vor Muhammed al-Kelbî und seinem Sohne Hischâm längst weit grössere Achtung gewonnen, als ich sie früher hatte. Dass in ihren genealogischen Gebäuden viel Fiction ist, versteht sich von selbst, aber darüber darf man in Berücksichtigung der Zeit und dieser ganzen Literaturgattung nicht zu streng richten, und Vieles, was wir als Falschung ansehen möchten, ist in gutem

Glauben gemacht. Diese Männer haben sich aber so grosse Mühe um die Erforschung der Veberlieferung der Araber, Juden, Christen und Perser gegeben und um so viel ansserst werthvolles Material geliefert, dass wir sie nicht mit einer Verdammung abfertigen dürfen. Dass al-Kelbi wirklich Nachrichten in Kirchen über die Könige von Hira benutzt hat, was Goldzinen bezweifelt (S. 186, Anmerkung 1), wird gerade durch die Güte seiner chronologischen Angaben, wenigstens über das letzte Jahrhundert der Dynastie, bestätigt. Ich habe anderswo darauf hingewiesen, dass Ibn al-Kelbi keine Aufzählung der ghassanischen Fürsten und keine Jahreszahlen für sie gibt, weil er keine Quellen dafür hatte, eben ein Zeichen davon, dass er nicht ins Blaue hinein erfunden hat.

An den Haupttheil des Buches schliessen sieh einige grössere Anmerkungen. Die erste behandelt die eigentliche Bedeutung des Wortes, womit der Koran das Heidenthum bezeichnet: الجاهليّة. Mit Recht sagt Goldziner, dass die Uebersetzung "Unwissenheit" nicht genügt. Aber auch seine Auffassung als "Roheit, Barbarei" kann ich nicht ganz billigen Allerdings drückt / unzähligemal den رأى بحزم عقل وعقل وقلم ans. Aber Begriffe wie مرأى بحزم حلم بعقل وعقل وقلم — سفاهة . جهل sind bei den alten Arabern nicht fest umgrenzt. Auch in علم, das im Allgemeinen der موادية, entspricht, liegt manchmal ein starkes, intellectuelles Moment جاهلية ist aber offenbar ein von Muhammed selbst neu ausgeprägtes Wort; er wollte nicht einfach sagen das er doch in der Umnennung seines verhasstesten Gegners, des ابو الحكم in ابو الحكم anwendet). Wir müssen nun, um zu erkennen, was er mit جاهلية eigentlich meinte, zunächst das Grundwort جاهل betrachten. Dieses heisst im Koran allerdings an einer einzigen Stelle (2, 274) "der (es) nicht weiss", an allen andern "thöricht, Thor' oder selbst "Sünder" (12, 33). 6, 35 steht es im Gegensatz zur richtigen Leitung' (هدى), und an allen diesen Stellen lässt es sich geradezu = ,irrend خال fassen. Denmach ist جاهليّة so viel wie فُلالة. der Zustand ohne göttliche Führung, kommt also doch auf dasselbe hinans wie 1222, xyzzz, Acta 3, 17, und ist schwerlich von diesem neutestamentlichen Ausdruck unbeeinflusst. Aber, das wiederhole ich, die Uebersetzung "Unwissenheit" ruft ein Missverständniss hervor; ich möchte etwa "Unverstand" vorschlagen.

Ich füge hieran noch einige wenige sprachliche Bemerkungen. Gegen die sehon früher von Goldziner ausgesprochene und hier bedeute einfach ,die Ge- اخوان الصفاء bedeute einfach ,die Getreuen', muss ich die alte Uebersetznug, die Janteren Brüder', aufrecht erhalten. Allerdings ist اخو in vielen Fallen = صاجب oder dem Wortlaut nach sehr اخوان الصفاء dem Wortlaut nach sehr dber chenso gut kann الأصفياء wohl so viel sein wie زوو الصفاء das im Genetiv stehende Abstract auch nach altsemitischer Weise hier qualificirend sein und اخوان hier seine volle Bedeutung bewahren wie ,der Vater, والِدُ الصِدَّق :der böse Wolf', Agh. 1, 48, 22, ذَبُّ السُّوِّ in wie er sein soll', Agh. 12, 154, 111; خليلَيْ جُنابة zwei getrennte so اخو Freunde', Ham. 551 v. 3, u s. w. Nun steht in gleichem Sinne اخو so : von dem schlechten Bruder', Agh 16, 111, 4 v. u, من أخى السُّوُّ von .nud nicht ist mein Bruder ein schlechter Bruder. فما اخي باخي سُوِّه .'dein Bruder, dein liebender Bruder, أخوك آخو الوُدِّ :.Agh. 9, 8, 6 v. u. Agh. 4, 182, 17. Vgl. خلان الصفاء Ahlwardt's Belâdhori 115, 7: Jâqût 1, zwei trenc, حارتا صفا : Ham. 760, 5 ,trene Frennde خليلا صفاء :586, 16 Nachbarn', Jáqút 2, 299, 3. Und gerade in der Benennung eines engen Freundeskreises ist auf die Bezeichnung "Brüder" Gewicht zu legen; wir bleiben also bei den "kauteren (oder "treuen") Brüdern".

Meine alte Deutung von בָּבֹני ,bei deinem Grossvater' wage ich auch nach dem, was Goldziner S. 229 vorbringt, nicht wieder aufzunehmen. Es wäre ganz mmatürlich, diese Schwurformel von der in den syrisch-persischen Märtyreracten üblichen מביר ,bei der מביר (des Königs) zu treunen. Und doch dürfte Labid S. 14 bei בביר an seinen Grossvater gedacht haben.

Der S 98 erwahute Dichter heisst عبد الله بن الزّبير, Ham. 520; Ibn Dor. 30, nicht wie der Chalife عبد الله بن الزّبير der S. 131 und 202 genannte Dichter ist zu sprechen عُقيل بن عُلَّفة, Ham. 196

صدق und سُوء So sehr viele mit سُوء

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe Payse-Smir 649 Vgl + ion lond long to the copy, des Grosskonigs ser mit dir. Kifys. Iohanae von Tella 56, 4

u. s. w. Ibn Dor. 115. 175, wie auch der Bruder 'Ali's 'Aqil, nicht 'Oqail ist (S. 180).

Doch genug solcher Kleinigkeiten! Ich empfehle zum Schlusse noch einmal nachdrucklich dies geistvolle Werk allen denen, welche für altarabisches Wesen, sowie für die ersten Jahrhunderte des Isläms Interesse haben. Von der Reichhaltigkeit seines Inhaltes kann und soll diese meine Besprechung höchstens eine Andeutung geben.

Dem Buche ist ein ausgiebiger Index beigefügt. Die Ausstattung ist sehr gut,

Strassburg i E., den 2. November 1888.

Tu. Noldeke.

M. J. de Goele, De Muur van Gog en Magog, bijdrage van — Amsterdam 1888, Joh Miller, 38 Seiten.

Der Bericht des Dolmetsch Sallam über seine 842-844 unternommene Reise zur Mauer von Gog und Magog galt nicht wenigen Forschern für eine Mystification: was uamlich Edvisi darüber mittheilt, schien einer greifbaren, topographischen Grundlage zu entbehren: die Schilderung der Mauer und der chernen Pforte gibt uberdies zu deutheh das berühmte Vorbild in der 18. Sure des Qorâns wieder, um auf Wahrheit Anspruch machen zu dürfen; der Typus der Gog und Magog endlich gehort unzweifelhaft in das Reich der Fabel Nun hat de Golde eine Ehrenrettung Sallam's in der Weise versucht, dass er als Ziel seiner Reise das Thor Kia-yu-kuan in der Yn-men-Passage der sinischen Mauer hinstellt. Er stutzt seine Ansicht mit so zahlreichen und gewichtigen Gründen, dass es sich lohnt, auf seinen Gedankengang und auf einige Punkte seiner Erörterungen näher einzugehen. Vor allem sei bemerkt, diss die Godze bereits den vollständigeren Text des Ibn-Khordadbeh, jenes Gewährsmannes, dem Sallam seinen Reisebericht mitgetheilt hatte, verwerthet: nen und wichtig ist auch die von ihm (8-11 folg) mitgetheilte Stelle aus Qodâma Unter den directen Zeugmssen für die Gleichstellung

des Gog-Walles mit der sinischen Mauer vermissen wir nur die Stelle bei Ibn-Baţûţa (p. Defrémerv iv. 274 "entre la ville Şin-aṣ-Şin et le rempart ou grande muraille de Gog et Magog, il y a nn espace de soixante jours de marche, selon ce qui m'a été rapporté').

Das ganze Sagengewebe weist nach de Goeje's treffender Darstellung folgende Elemente auf. Die Grundlage bildet die Vorstellung vom Dasein unruhiger, nordischer Völker. Gog und Magog (Ezechiel 38, 16); wie diese voreinst in Assnr einbrachen, so werden sie am Tage des Gerichtes den Erdkreis überschwemmen (Apokalypse, Qorân). Das zweite Element bilden die Eroberungszüge Alexanders: in der Vorstellung der Orientalen hatte dieser Heros die Rolle übernommen, den Erdkreis wider die Einfälle der nordischen Völker zu schützen, indem er die kankasischen Pforten schloss (τὰ κλείθρα Σκοθών, App. Mithr 102, d. i das Einbruchsthor der Sarmaten und Alanen am oberen Terek, die Veste Darial); mit diesen Pforten bringt am deutlichsten Procopins de bello Persico 1, 10 die Alexandersage in Verbindung. Dass aber frühzeitig auch an die Jaxartesregion, den Schauplatz der Kämpfe zwischen den Iraniern und Türken, gedacht wurde, erhellt aus manchen Beweisstellen, so namentlich aus Pseudo-Callisthenes (ca. 380; cod. C. ca. 680); die hier erwähnten gazzi zab Bezgiz, Berghöhen des fernen Nordens, zwischen welchen Alexander die eherne Pforte erbaut hat, gemalmen unwillkürlich an den altbezeugten zigeze tel Beggez: unter den unsauberen Volkern links der Pforte nennt Callisthenes auch schon Γωθ και Μαγώθ (cod C. Μαγώγ) Das dritte Element, welches allmahlig immer bestimmter hinzutrat, bildet die um 220-212 v. Chr. zur Abwehr gegen die Hunneneinfälle erbaute sinische Maner Aber welches orientalische Culturvolk hat zuerst die biblische und die Alexandersage mit der smischen Grenzmauer in Zusammenhang gebracht? Vielleicht sehon die Perser aus Khorâsân, welche mit Cina Handel trieben, zumal die Anhanger des Mâni: gewiss aber die syrischen Nestorianer, deren Ausbreitung in ganz Vorderasien bis zur sinischen Mauer allmählig vor sich ging und im Zeitalter des Sallâm die höchste Intensität erreicht hat: im Sagenkreis der Nestorianer haben die Begriffe und Namen Gog und

Magog, Alexander und der sinische Grenzwall, die ausgiebigste Verquickung erfahren; und wenn wir schon bei Theophylactus vn, 7, p. 283, 286 folg a 580 die Nachricht finden, Alexander habe die sinischen Städte Χεργεάν (= Si-'an-fu) und Ταργάς (= Lo-yang) gegründet, so stammt dieselbe gewiss ans dem Munde nestorianischer Christen, wie denn auch die Namensform Azzekei (svr. Abdel, arab. Habtal) syrischen Ursprung verräth. Man erinnere sich an die berühmte Tafel von Si-'an-fu, an den Einfluss der Nestorianer bei den Uighûr, an die ehristlichen Grabsteine, welche unlangst am Flusse Cuï gefunden wurden, an die von arabischen Geographen erwähnten Dörfer und Kirchen der Tarsáyân im Zweistromlande u. s. w. — So wanderte denn auch die Mythe zu den Arabern. Im Qorân überwiegt noch der biblische Einfluss Aber schon Qodama weiss davon zu erzählen, wie Alexander Khomdân erbant und wie er Garnisonen im Albrez πύργος, sowie in Šúl an den Grenzen von Tibet und Čina zarückgelassen habe; Gog und Magog, sowie der Alexanderwall wurden im Osten der Türkenwelt gesucht und von Sallâm wirklich aufgefunden

Was Šúl betrifft, so sucht de Goene diese Position beim heutigen Så-čeu und Sú-čeu; in der That spricht ein neuerer sinischer Bericht (Le Muséon, Louvain 1885, iv. p. 148) von einem Territorium Šúl beim hentigen 'An-si-čen am Flusse Su-lei oder Hu-lu-ho; auch das Territorium von Kasghar kann gemeint sem, welches in den Annalen der Han Su-lé genannt wird; endlich hiess auch ganz Sogdiana Súrik (sin. Su-li bei Hjuan-Thsang, tib Šu-lik bei Târanâtha S. 79, skr. Çulika bei Varáha-Mihira)

Wir fügen noch eine Vebersicht nber Sallam's Routen an Derselbe zog aus dem Lande der Khalifen über den Kaukasus zu den Khazar, 26 Tage weiter durch das Land der Basgurt, nördlich vom kaspischen Becken, hierauf 10 Tage durch das "stinkende Land", d. h. die mit asa foetida erfüllte Hungersteppe am Balchas und Ala-qul, dann einen Monat lang über verwüstete Territorien Dzungariens", endlich zum Lagerplatze der Adhkas-Türken (etwa bei Urumči?), der nicht mehr weit vom Walle der Gog entfernt lag.

Ibn-Khordâdbeh nennt hieranf das Culturgebiet von Îka, einer von Alexander gegründeten Stadt mit eisernen Thoren. Nach Temim ben Bahr (bei Yâgût s. v. Turkistân) hatte auch die Stadt des Khâgân's der Toghuz-ghûr zwolf eiserne Thore. Bei Îka denkt de Goeje zu treffend an sin. I-gu. d. i. Qamul oder Ha-mi. Die drei folgenden Märsche gingen durch Wiste: bis zum Flusse Hu-hu-ho müssten allerdings richtiger neun Tagereisen gezahlt werden. So war denn das Ziel der Wanderung, "die Jaspispforte", erreicht: ob aber Sallam's Beschreibung der ehernen Pforte mit dem Thore Kia-vü-knan der sinischen Mauer völlig übereinstimmt, lässt sieh bei der Mangelhaftigkeit moderner Reiseberichte über diese Position nicht sieher bejahen. - Den Rückzug soll Sallam nach de Goese's Darlegung durch das Tärimbecken bewerkstelligt haben; auffallend ist nur der Umstand, dass die von Edrisi genannten Orte Gharian und Lakhman an anderer Stelle im Gebiete der Ghozz wiederkehren, weit nördlich von Tarâz und Unter Barskhân; verdient Edrîsi's Topographie Zutrauen, so dürfte auch der Rückweg des Sallâm über Dzungarien geführt haben.

Tarâz (Talâs) kann schwerlich Aûle-atâ sein; die Distanzen der Aspig-âb-Route weisen auf das hentige, 5 Farsang südlicher, nördlich vom Qara-bura und Gunns-tan (wo m arabischer Zeit Šilgi bezeugt ist) gelegene Talas hm Kaşrâ-bâs durfte die im Śāh-Nāmah zweimal erwahnte Türkenveste Qāčār-bāsī قاچار باشی šein und eben

mit Aŭlië-atâ zusammenfallen. Kûlân کُولَائ, am Nordabhang der Berge, zwischen der Steppe Qum ind dem östlichen "Tausendquellengebiete gelegen, fällt auf den heutigen Posten Tarty; nach dem sinischen Itinerare lag Kiü-lan ching 70 Li westlich von Aspara, 140 Li östlich von Ta-lo-sse ching; das Thang-su erwähnt den Ort a. 740. Ašparah اشيره wird im sinischen Itinerare mit den Lautwerthen O-sse po-lai ching umschrieben; nach Baber 1, p. 20 lag der Ort genau in der Mitte zwischen Talâs und dem Isigh-gol; nach Seref-ed-din liess Timur a. 1406 die ostlich vom Berge Külân gelegene Veste Ašpara neu aufbanen; am Bache Asbara befindet sich jetzt der Posten Caldawar. Die folgende Station am Aq-sû liest de Goeje Nûz-kat, wie bei Mogaddasi Nûs-kat; mit Rücksicht auf Tung-kien des sinischen Itinerars durfte die Variante Tun- oder Tum-kab تومكث vorzuziehen sein. Die Station Gul حول fallt auf den hentigen Ort Pispek; nach Rasid-ed din lag Gül zwischen den Naiman im Norden und Buri-Tibet im Süden; bei Edrisi findet sich ein Itinerar, welches von Akhsi-kat in Farghâna ausgeht und entlang dem Şaiḥūn in seehs Tagen zu einem hohen Bergpass (j. Qara-qol der Alexanderkette) und von da in drei Tagen nach Gûl führt. Für Sârigh مبارغ könnte trotz türk, sarigh "gelb" mit Rücksicht auf Mie-kue des sinischen Grasplatz'(?) gelesen werden. Die Stadt des Kháqán der Kharlukh heisst bei Hjuan-Thsang Sur-ye-šuï čhing, "ein Sammelpunkt der Kanflente aus allen benachbarten Reichen'; auch die grabischen Itmerare bemerken; es ist dies ein bedeutender Handelsplatz der Türken, wo Kaufleute aus allen Gebieten des Islâm Geschäfte treibent: seit a 766 nahm der Kho-han der Kho-lo-h seinen Sitz am Ufer des Sur-ve-sm, d. i. des Cm bei dem hentigen Ruinenorte Toqmaq, wo zahlreiche Grabsteine christlicher Türken aufgedeckt wurden. Wie de Goese wohl bemerkt, war die folgende Station Nawâ-kat Sitz eines nestorianischen Bischofs Die nächste Station Sîn-âb mit den beiden Konâk oder Katâk کتابی muss bereits am Westende des Isiq-gol, da wo der Cui aus dem See heraustritt, gesucht werden. Von da sind aber nur 10 bis 15 langsame Karawanenmarsche, welche die turkische Schnellpost in drei Tagen zurücklegte,

bis Ober-Barskhân: dies führt uns entlang dem Südufer des Sees zur Mündung des Baches Sn-baši, dann zur Bergpassage Barskhônling und endlich zum Quellflusse Barskhôn des Narin oder Jaxartes (sin. Čin-čii ho). Barskhân war nicht eine aus Steinen oder Ziegeln erbaute Stadt, sondern ein grosses Nomaden-Zeltlager, mitten im Berggebiete südlich vom See, mit guten Viehweiden und mit Dörfern, welche am See lagen. Das alte Zeltlager der U-snn, Ce-ko ching, lag weiter südöstlich an einem zum Strome von Aq-sú fliessenden Quellbach; die alte Grenze von Cina wurde im Bedel-Passe (sin. Pa-ta ling) des Kök-sål tan übersehritten, und so führt der Weg weiter nach Aq-su. An Klinttan darf keinesfalls gedacht werden — Der von uns ermittelte Ansatz halt auch die Probe aus: die Araber zählen von Ûz-kand nach Ober-Barskhan acht Tagereisen über den "Stntz" (j. Yazi-dabân) und das Bergthal von At-bàši, Pferdekopf, dann über Weideplätze und Bäche, an denen kein Dorf anzutreffen ist Das passt für das Quellgebiet am Narin, nicht aber fur die mit zahllosen Dorfschaften besetzte Cultur-Oase von Khuttan

Die hier besprochene Arbeit bietet viel des Neuen und Belehrenden; ihr Hauptresultat, der Nachweis, dass Sallam's Berieht auf Wahrheit berühe, und dass sem Reiseziel das Nordwestende der sinischen Mauer gewesen sei, wird nicht mehr konnen umgestossen werden. So wäre denn die Geschichte der Erdkunde um eine neue Thatsache bereichert worden! Moge nun der Meister seme Ausgabe des Ibn-Khordådbeh und Qodáma recht bald zu Stande bringen!

Wilhelm Томаяснек

Некмаму Самило Кильява, Säritei Praktisches Elementarbuch zur Einführung in die Sanskritsprache. Ein Buch zum Selbstunterrichte für Philologen und gebildete Laien, von — Leipzig, Brockhaus, 1888–245 Seiten

An Elementarbüchern des Sanskrit herrscht wahrlich kein Mangel, und man wird kann behanpten können, dass das vorliegende

Sîvitri. 109

praktische Elementarbucht einem Bedürfniss entspricht. Das Buch enthält nach einer "Einleitenden Lebersicht über die Entwicklung der Sanskritstudien in Deutschland von 1786 bis 1886" eine "Skizze der Formenlehre der Sanskritsprache" Hier gibt der Verfasser eine grammatische Skizze ad hoc, d. h. so viel Grammatik, als zum Verständniss des darauffolgenden Textes des Sävitriliedes nothwendig ist. Zum Texte sind überdies erkkirende Anmerkungen und ein Glossar hinzugefügt

Wer nun nach Kelliner's Methode Sanskrit lernen wollte, der hätte zuerst dieses Elementarbuch, dann des Verfassers Elementargrammatik und das Nalahed durchzunchmen. Nach diesen drei dem Elementarunterrichte gewidmeten Büchern verweist Kellner den Lernenden erst auf die Hauptabschuitte von Wiiriney's "Indischer Grammatik' und auf Brunne's Leitfaden — da fragt man sich denn doch: Wann soll der Elementurunterricht aufhören? Mag sein, dass das Sanskrit, wie der Verfasser sagt, "eine schwere Sprache" ist, so schwer ist es denn doch nicht, dass man zur Erlernung desselben einen solchen Apparat aufzuwenden braucht. Ich möchte auch keinem Studenten empfehlen, sich die Anssprache des Sanskrit nach Kelleren anzueignen, wenn er lehrt, man solle it wie rie in Riese', oder z. B. arthebhyah wie artebjach, bråhmana wie bråchmana sprechen. Wenn aber von dem ersten Thede des Buches kaum viel Gutes zu sagen ist, so halte ich den zweiten Theil, welcher den Text des Såvitriliedes mit Commentar und Glossar gibt, für durchaus nutzlich und dankenswerth, und es ist Schade, dass sieh der Verfasser nicht einfach damit begnügt hat, das Sävitralied in derselben Weise wie das Nalalied zu behandeln. Die Anmerkungen, welche Kellener gibt, sind sehr lehrreich und werden jedem Studirenden willkommen sein. Es sind nur ein paar Ansstellungen, welche ich mir hier erlauben möchte. 1, 2 ist daksha wohl nicht durch "bieder", sondern durch "tüchtig" oder "geschickt" zu übersetzen — 1, 16 möchte ich Säritryäh nicht dativisch erklären, sondern mit racman construiren: "Das Wort der Sâvitri.' — 1, 25 ubersetzt Kellner *riprân vâcayâmâsa* "führte sie geistliches Gespräch mit den Brahmanen, obwohl er in der Note

riehtig erklart: "veranlasste sie den Segen zu sprechen" - 1, 27 und ebenso im Glossar wird abhirâdya pâdau erklärt ,sich zu jemandes Füssen grüssend neigen, sich tief vor ihm verneigen', statt "die Füsse umfassen', vgl Manu n, 72, 212 Âpast, Dharmas, 1, 2, 5, 22 folg. Ebendaselbst bedeutet *seshâh pûrvam nivedya* meht ,die Blumen durch Hinhalten bemerklich machend, anbietend, darreichend, sondern nur angemeldet habend', wie man nach den Grihvasûtren jedes Gastgeschenk vorher anmeldet. So ist anch m, 6 gâm âredya zu erklären: die Kuh angemeldet habend': vgl. Páraskara 1, 3, 26, Gobhila 1v. 10, 18. Kellner meint: "das vieldeutige Wort goheisst in Verbindung mit arghya Rede, bewillkommmender Gruss' (!) Hätte er statt dessen auf Pâr 1, 3, 29 Sânikh, 11, 15, 2; Der Arghya soll nicht ohne Fleisch sein' verwiesen, so ware die Stelle sofort klar gewesen. - v, 13 ist zu śrúyate wohl nicht mayá za ergánzen, sondern es heisst, wie so oft: "man hört, es wird überliefert, nach der Tradition". - Im Glossar fehlen die Worte ainsa, mitra, suresa, brimat, während antara zweimal vorkommt. Die Bedeutung "Weihe Brahmane" für dvija ist kaum verständlich Schliesslich seien noch einige Druckfehler verzeichnet: S. 40, Z. 19 ist çûnya statt çûnya zu lesen; S. 79, Z. 21 strînâm statt strînâm; S 153, Z 12, §, 44 statt § 45; S 160, Z 16 gåuvana" statt yåuvanå" (nebenber bemerkt, die Bezeichnung der Länge bei ê, ô, ôu ist hochst überflussig); S 164, Z 2 lese man rriditera statt reiditera und S 186, Z 9 bhartub statt bhartur Dr M Windernitz.

### Kleine Mittheilungen.

Bemerkungen zum Texte der Wassaf-Urkunden. — Zu meiner Bearbeitung der von dem persischen Historiker Wassaf seinem bekannten Geschichtswerke einverleibten financiellen Actenstücke aus der Zeit des Abbasiden-Reiches, die ich in den Abhandlungen des vin internationalen Orientalisten-Congresses (über das Budget der Emnahmen unter der Regierung des Harun alrasid), sowie in den Denkschriften der Instorisch-philosophischen Classe der kaiserlichen Akademie der Wissenschaften in Wien-Band xxxvi: "Ueber das Einnahme-Budget des Abbasiden Reiches vom Jahre 306 H.") veröffentlicht habe, kainen mit seitdem von Prof Th. Noldeke für die erstgenannte Arbeit, sowie von Prof M. J. de Godze für beide einige werthvolle Bemerkungen zu, die ich ihn so heber hier zusammenstellte, als hiedurch verschiedene dunkte oder verderbte Stellen erklärt oder berichtigt werden

- S. 18, Z 11 Fur المعيّى schlagen Prof. Noldeke und Prof. De Goeje, ganz unabhangig von einander, vor zu lesen: الكمخب wie die Handschrift hat, oder الكمخاب Die Form مخاب hat, wie Prof. Noldeke bemerkt, auch Vullers in seinem persischen Lexikon und Dozy im Supplément gibt die Nebenform منا wozu man auch vergleiche de Goeje's Glossar zu seiner Ausgabe des Ibu alfaķih sub voce المعتبى Ich halte jedoch die Lesart كيمخار für die ursprüngliche, denn wir finden sie auch bei Gahsijarı, der bei der Aufzahlung der

Naturallieferungen der Provinz Sigistân (S. 5, Z. 14) eine Art Kleiderstoffe anführt, die er als الثياب المعيّنة bezeichnet. Da aber, wie ich nachgewiesen habe, die Steuerliste des Wassâf und die des Gahsijarî auf eine gemeinsame Quelle zurückgehen, von welcher der Letztere die genauere Abschrift erhalten hat, so scheint mir المعيّن ist, die Uebersetzung ins Persische des erstgenannten Wortes zu sein, so dass pers. عمين عمين wäre. Für das zu seiner Zeit nicht mehr gebräuchliche arabische Wort hätte also in diesem Falle Wassâf das allgemein verständliche persische gesetzt.

Statt des unmittelbar auf المعين folgenden Wortes الحرير Prof. Noldeke vor zu lesch المعين und hiemit zeigte er mir den Weg zur richtigen Emendation dieser schwierigen Stelle, nämlich: الحزّ رقم Es ist dies der Name einer Art von gesticktem Seidenstoff, Brokat. Der Name hiefür war الحزّ رقم der auch الحزّ رقم Erstere Form findet sich bei Ibn Wâdih, ed. Holtsman, S. 393, letzte Zeile, die zweite bei Mas'ûdî (Prairies d'or, ed. Barbier de Meynard) v, S. 467, Z 1. — S. 18, Z. 11. Statt افيلة liest Prof. Noldeke verwiesen, der zu dem Worte زنجير bemerkt, dass hiemit ein Elephantenindividuum bezeichnet wird. Allein im Texte des Gahsijâri, S. 5, Z. 10 steht deutlich افيلة und dies beweist, dass auch bei Wassâf so gelesen werden muss

II. Einnahmebudget des Abbasiden-Reiches vom Jahre 306 H. S. 26, Z. 22 Statt حرف liest de Goefe جزف. Ich halte die Lesart der Manuscripte fest. Z. 26 statt سد liest de Goefe سكن gewiss mit Recht. Ebenso auch S. 27, Z. 2 سكن und بالمناخل wird لاستانان und كونى ربّا statt (vgl. Jakut 1, 679, Z. 11): allerdings schrieb schon Wassaf, wie die Uebereinstimmung der Codices zeigt, fehlerhaft. Z. 6. Statt الذيب schreibt de Goefe richtig الدير Statt الذيب schreibt de Goefe richtig الدير vorschlägt المبارك vorschlägt على العالم على

regebenen Falle schwer zu entscheiden, welche der beiden Formen die richtige ist. Vgl. Jâkût: Mo'gam sub voce الصلع und الصلع. Z 18 Statt فضول, das ich festhalte, schlagt de Goede vor فضول.

S 28, Z. 5. Statt الجرح liest de Goeje البهرج und citirt: Iştachrî, S 162, Note 6. Hingegen bleibt لعبد والورع zweifelhaft. Ich vermuthe, dass die ganze Gruppe الغبد والورع den Namen الغبد والورع entspreche, über den man die citirte Stelle nachlese. Es hegt offenbar ein Schreibfehler vor, der vielleicht schon in Wassaf's Autograph sich eingeschlichen hatte.

S. 29. Z. 5 Statt البرّانية emendirt de Goele vortrefflich البرّانية. Vgl. Ibn 'Atir. vm, 85. Note 5. — Z. 8 Statt المعارفة liest de Goele المعارفة statt المعارفة mit Bezugnahme auf Sr. Martis, Mémoire sur l'Arménie, 1, 355 ff. 362 Aber das letzte Wort السعر bleibt zweifelhaft.

S. 31, Z. 15 Statt البادية emendrt de Goeje البغرب: nämlich die der Wüste abgewonnenen Gründe auf der Westseite des Stromes. Prof. de Goeje verweist hierüber auf Mokaddasi S. 123, Z. 7 und ich stimme gerne dieser scharfsinnigen Emendation bei. Dasselbe gilt auch für S. 32, Z. 3

A. v. Kremer.

Ousama ibn Monkidh, ed H Deresbouro — Die Worte, welche Baron von Kremer semen Bemerkungen zum Texte dieses vortrefflichen Buches voranschickte (diese Zeitschrift n. S. 265 ff.), haben mich veranlasst, auch meine Nachlese drucken zu lassen

ولم یکی lics علم بح الد S. 2, Z. 1:

ندري lies نړي :33 کې

8 2. Z. 16: m أمّا = ما أمنا عقول الله 8 71. Z 2

S. 5, Z. 19, 21: لوانة hes لوانة, der Berberstamm Lowâta (vgl. Landberg).

S. 5, 1, Z.: ليلته محاميهم hes اليله محاميهم. Das Verbum حامى mnt Accusativ bedentet "Stand halten gegen" Vgl. mein Glossar zum Diwân des Moslim ibn al-Walid

S 6, vorl Z. und S 22, Z 19: عُلُو lies عُلُو wiener Zeusche r d konne , Wergend III ba

S. 11, Z. 5: باحرام راحتی lies باحرام ال حرام ال حرام الله بات ال

. المُؤيِّل lies الموتلخ lies المؤيِّل lies المُؤيِّل المُوتِلِع المُوتِلِع المُوتِلِع المُوتِلِع الم

S. 21, Z. 15: منبَّت مَحَرَّر lies منبَّت مَحَرَّر mit Silber beschlagen, mit schwarzen Buchstaben beschrieben': vgl. S. 22, Z. 3 und 4: مكتوبا مكتوبا على دائر السرج بالسواد ووسطه منبَّت

S. 21, Z. 17: ונענו lies mit Landberg ונענון. das aber bedeutet ,wir sind so frei gewesen'.

S. 23, Z. 3: نعك lies عملا المعكد

S. 23, Z. 11: يسوق lies تشرَّف التحريب

S. 24, Z. 22: خرج lies جرخ nach اكذا وكذا

S. 26, Z. 13: نغب im Texte ist richtig.

S. 27, Z. 13: اياك lies اليك

S. 33, Z. 16 lies مرافقرتی وا خیبة نعتی وشهرتی o meine Armuth o das Misslingen meines guten Namens! d. h. der auf meinen guten Namen gesetzten Hoffnung.

.منسدرة oder مستديرة lies مستديرة oder مستديرة

(وكفل .im langsamen Trab (opp. سُيْرَة ,im langsamen Trab (opp. وكفل wie S. 73, Z. 20, Vgl. Hariri, S. 16 comm.: الحب عدو سهل وهو الذي

S. 50, Z. 11: واستخفهم bedeutet ,und die Leute verspotteten sie

S. 52, Z. 11 und nachher ist مغارة Plural von مغارة, wie معلقة und Z. 17 المعلقات beweisen.

S. 55, Z. 14: من الحيام dies من الخيام رزحفنا . Vielleicht hat die HS, auch hier die Zeichen م , die Landberg zu Z. 8 fand.

S. 55, l. Z.: على lies يمدّ oder ein anderes Imperfectum von ungefähr derselben Bedeutung. Es ist eine Zustandsbestimmung zu

er ging zum Franken, der schon hineingegangen war, indem er die Lanze auf ihn richtete.

.أَلْتونتاش S. 58, Z. 1 lies

8. 68, Z. 14: لابسان lies لابسان zwei geharnischte Manner. Ibn Monkidh gebraucht لبس absolut in der Bedeutung 'die Panzerrustung anlegen', z. B. S. 55, Z. 3, 13, 17 (فارس لابس).

S. 69, Z. 1: Für ينوب ist viell. ثنّوب, von Pinienholz' zn lesen.

. أنبار ties أنبر S. 69, vorl. Z.: بأنبار

8. 72. Z. 17: leims lies leims.

S. 72. l. Z.; בقبل العدو wahrscheinlich ist יושני pachten zu lesen, und steckt in ושנים ein Nomen loci. Ich verstehe die Stelle so: Izz-addin, der Bruder des Verfassers, hatte den Bezirk ושנים gepachtet und hatte das Pferd in Zahlung gegeben für die Pacht ביהוי Landerac) eines Dorfes, dessen Einkunfte zur Hälfte der Familie des Verfassers, zur Hälfte einem frankischen Ritter aus Kafartäb gehörten. Der Franke war also Besitzer des Pferdes geworden. Nachdem er es ein Jahr gehabt hatte, starb es. Da schickte er zu der Familie des Verfassers und forderte das Geld, das von der Pacht für das Pferd bezählt war, zurück u. s. w.

S. 77, vorl. Z.: جزاری lies mit der HS. قرآری, d. h. terrarius. S. Dozy, Suppl., der den Coll. Plur. تراریة gibt.

S. 80, Z. 7;  $\hat{S}_1$  bedentet hier ,allein, aber, wie oft mit oder ohne  $_{\odot}$ l, z. B. S. 90, Z. 4; S. 153, Z. 13.

S. 80, Z. 9: lies فرئ.

S. 81, Z. 6: يتيد lies نبته worant wartet er?.

S. 81, Z. 14 sprich وتلَّة ,und Tragheit.

S. 83, l. Z.: تقلت فول vielleicht بقلت فول mit einer Katapulte zu lesen.

8. 85, Z. 7: فجشى lies يجتنى um zu erspahent, wie das folgende فوصلها دارها وعاد beweist.

 $\hat{S}$ . 100,  $\hat{Z}$ . 9: واجرتُه عن بداية النبيذ lies واجرتُه عن ندائه النبيذ. zum Lolm seiner Feilbietung, seiner Reclame, erhielt er den Inhalt der Flasche.

S. 101, Z. 9: تسأل lies يسأل

S. 102, Z 4: يسدُّون منها, um ihr wo nöthig zu helfen', elliptische Construction wie in اصلح من. Vgl Lane, S 1328, col. 3, Z. 3—5.

S. 102, Z. 21 und S. 119, Z. 3 zwei Beispiele des Gebrauches von الدخل für الدخل: s. das Gloss. Geogr.

. أَوَأُعْبِر lies او اعبر :3 S. 112, Z

sich zeigen' بجتلوا sich zeigen' بجتلوا

S. 113, Z. 18: sprich فَلَهَا

Miethling مُوَاجُر S. 119, Z. 2 und 3: مراجع lies mit der HS

.ولهذا lies وهذا . 8. 119, Z. 4

S. 119, l. Z.: يَنْكُسُى lies يَنْكُسُى, so wie S. 122, Z 14: نكسنى statt نكسنى . Vgl Kor. 36, Vers 58 und S 138, Z 13

S. 121, Z. 22: يتبع hes

S. 128, Z. 5 und 6: حضرة ist hier das Verweilen der Seele auf Erden, statt sich himmelwärts zu erheben

. على lies على . S. 130, Z. 2:

S. 140, Z. 2: دست خيز sich frer erhebend

B. 143, Z. 11: فضربها بنشابة كشياء Da wir S 34, Z. 18 lesen مضربها بنشابة كشياء أعلى Da wir S 34, Z. 18 lesen كشيا als Adjectif, etwa im Sinne von abgestutzt, nicht richtig sein kann. Es ist vernnthlich تشيا lesen und dies em technischer Ansdruck für eine Art des Treffens Das Verbum كشيم bedeutet "ganz abschneiden", z. B. die Nase

S 146, Z 9: قيوم lie أفيوم. Der Vater ging beim Antritt der Bergtour seinen Solmen unt eigenem Beispiele voran in der Recitation des Korâns.

8. 148. Z 8. 9: hes احمل فكما حلَّوا المجَمَّلَة ويسير في احبل فكما حلَّوا المجَمَّلة ويسير في احبل فكما حلَّوا إلى إلى المجمّلة ويسير المحروا المحرو

8. 165, Z. 9: وخناث الله الله الله

M J DE GOEJE.

Ueber Vendidad II, 17—19. (Sp.) — Der Grund-Text der sehr schwierigen Stelle lautet folgendermassen:

36 - 34,600 - 54,600 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000 - 51,000

Die Paragraphe 17 und 18 sind jetzt klar und bedeuten:

- 17. Darauf übergab ich ihm die Siegeswaffen (Embleme, Insignien), ich, der ich Ahura Mazda bin

Um die Bedeutung dieser Worte zu ermitteln, sehen wir uns zuerst die Huzvaresch-Uebersetzung an:

ut steht für ein nom concr = er ist derjenige, in dessen Handen das Schieksal der Herrschaft ruht

Wenn er nachher von dort hervorkommt, d. h. emporkommt |namlich aus dem Wasser], so lasst ihn das Schicksal emporkommen, d. h. es geschicht durch! das Schicksal, wenn er emporkommt

Ferner Vend v. 33, Bund Cap m. p $\,11\,$ Pârsi vg<br/>l Parsigr $p\,$ 134, § $\,2\,$ 

Dass in § 19 zwischen och und word die Idhâfet fehlt, ist natürlich kem Huderniss, die Sache so aufzufassen, wie ich es thue

Die ganze Huzvaresch-Uebersetzung bedeutet demnach: Yima war derjemge, in dessen Hand das Schacksal der Herrschaft lag, d. h. eben dadurch, dass ihm Ahura-Mazda diese Hilfsmittel, Ring und Schwert, übergab, konnte er die Herrschaft so gut machen.

Um jetzt auf den Grund-Text zurückzukommen, so kann ما المعاملة nichts Anderes sein, als ein Gen Dual Für diese Form

passt meiner Ansicht nach die Bedeutung "Metall' sehr gut: der beiden Metalle,' nämlich des Ringes und des Schwertes. Es mag dann aus "Metall' und "Reich' eine Bedeutung entstanden sein, die etwa unserem "Insignien, Embleme' entspricht und demgemäss ein Synonym von """ ist. Hiefür spricht wohl auch die Huzvaresch-Uebersetzung.

Die ganze Stelle lautet dann: Yima ist im Besitze [er trägt] der beiden Metalle (Embleme).

Um meine Ansicht noch etwas zu stützen, sei es mir gestattet, auf die in den Keilinschriften so oft vorkommende Stelle zśaram frābara hinzuweisen, sowie auf die Abbildungen des Aura-Mazdâ, die ich mir folgendermassen erklare. Der grössere Ring, in dem die ganze Gestalt des Gottes zu schweben scheint, ist die geflügelte Sonnenscheibe (ägypt Mut. Horus, der grosse Gott, der Herr des Himmels). Der kleinere, den Aura-Mazdâ in seiner Linken hält, kennzeichnet ihn als den Verleiher der Herrschaft. Ferner verweise ich auf die Bildwerke aus der Sasanidenzeit, die fast den Eindruck machen, als seien sie nach unserer Stelle gearbeitet worden.

Eine andere, einfachere Erkhärung, die mir sehr gut gefällt, sehlägt mir Herr Prof. Fr. Millen vor: Yima trägt die beiden Herrschaften (d. h. ist ahn und ratu). Man vergleiche dazu Spiegen's Erân, Alterthumskunde, Bd. in. p. 605 ff

W. Bang.

#### ADDITIONAL NOTE TO II, P. 154

In my paper on Rudraja and Rudrabhatja (above p. 152 ff.) I have addiced the stanza कञ्चलिसकानकचः Kâvyâlañkâra 7, 36 as an auxiliary proof for the fact, already established by other evidence, that Rudraja was no Śaiva, as he does not give Śiva the first place in the Trimnrti. For in naming a number of gods or any persons

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Justi, Persien, p. 69 und die Beschreibung p. 178. Di. Sacy, Memoires var div. ant., p. 62 Stiegel, Huzz. Gram., p. 172. Ionrnal of the R. A. S., vol. xii, p. 263, note i.

every body will name first that one whom he considers the most important. This rule can be demonstrated by many instances taken from classical writers. Now D<sup>r</sup> R. Opio Frank (ZDMG vol. 42, p. 435) has shown that in the case under consideration the order of the members of the Trinurti forming a dyandya compound is regulated by a rule of Panini (n. 2, 32). This objection is incontrovertible. Hence I retract my above argument, though not my assertion, which rests on other grounds.

To evade the objection of Dr Fanner it might be suggested that an author could choose, among the many synonyms, such names of the gods which, not coming under Pan. n. 2, 32, would permit him to name the gods in an order agreeing with his religious persuasion. But an analogous case I have lately lighted upon, shows that grammar is stronger than religious motives. For Trivikramabhatta, the author of the Nalachampú, is decidedly a Saiva, as is proved by the mangala and the last verse of each uchehhvása; hence in 6, 38

### नब्धाधर्चन्द्र ईशः कृतकंसभयं च पौरूषं विण्णोः। ब्रह्मापि नाभिजातः केनोपिममीमहे नृप भवनाम्॥

he names Siva first, as no other motive interferes. But in 6, 32

### चक्रधरं विषमालं कृतमद्कलराजहंससंचारम्। हरिहरविरञ्जिसदृशं भजत पयोष्णीतटं सुनयः॥

where the names of the three gods form a dvandva compound, Paṇini's rule accounts for the order of the gods

HERMANN JACOBI.

Pahlawi no. — Diese Praposition halt Noldeke Aufsitze zur persischen Geschichte, S 153) für ein Ideogramm, welches pa ausgesprochen werden muss. Ich bin im Stande, dieses Ideogramm im Neupersischen nachzuweisen, namlich in dem Zeitworte پنداشتن welches aus باستان zusammengesetzt ist. Im Pahlawi werden bekanntlich beide Theile, Praposition nud Verbum auseinandergehalten und ein von der ersteren abhängiges Pronomen zwischen beide Theile

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl diese Zeitschritt II, 147.

gestellt, z. B. Bundahišn, S. 3, Z. 19: ونداشت = عام رفعه Darnach müssen wir Pahlawi ne pun oder punn (pinn) aussprechen und nicht pa, und es kann auch ne kein Ideogramm sein.

Bei dieser Gelegenheit sei mir über die Note zu Westergaard's Ausgabe des Avesta, S. 20, welcher Noldeke (a. a. O., 151) eine so grosse Autorität einrämmt, eine kurze Bemerkung gestattet. Westergaard sagt: 'That semitie words were employed as mere signes or ideographs, is evident for instance from forms such as vatibun-asta, vatib-anand in which to the Chaldaic root 25°, or a grammatical form of it, is added the end of the corresponding Persian ones nišastah, niš-anand: Diese Bemerkung ist unwissenschaftlich. Jeder Kenner des Pahlawi und Nenpersischen weiss, dass man jatab-ann-as-ta (man bedenke, dass neben jatab-ann-as-tann auch jatab-ann-tann vorkommt), jatāb-ann-and, ni-šas-tah (für ni-šad-tah), ni-šan-and abtheilen muss und dass das -as- von jatāb-ann-as-ta mit dem as von ni-šas-ta gar nichts zu thun hat, ebenso dass die Form nišinand und meht nišanand lautet, mithin das Suffix -anand ein Unding ist

Schliesslich möchte ich wissen, wie Jemand, der den Ausgang astan in jatibanastan von nisastan ableitet, denselben Ausgang in den aus dem Semitischen entlehnten Zeitwörtern newe, newnow, und dann vollends in den echt iranischen Zeitwörtern newer, neupers zu erklaren vermag

FR. MULLER

#### Berichtigungen.

S. 21, Z. 11 v. o. lese man statt: "

Not. To Nicht erstarrt durch den bosen Geist, durch die Grausankeit der Peinigungs-Inquisition. Hier liegen zwei verschiedene Lese arten vor, nämlich jene des Grund-Textes: asareto aka manaiha zruždja thaēsho-parštanām und eine zweite, anf welche die Huzvaresch-Uebersetzung zuruckgeht: sareto ako-manaiho zruždja thaesho-parštanām. Die erste Leseart ist die ursprüngliche. — S. 25, Z. 2 v o. lese man: und dann wird er kommen und dieh durch seme That vernichten.

### On Bhàravi and Màgha.

By

#### Hermann Jacobi.

Bhâravi and Magha shine forth as the Gemini in the bright stellar sphere of classical Sanskrit literature. For they seem linked together by a mutual likeness in their works which must strike every reader. As tradition is silent on the nature of the relation subsisting between these two great classical poets, we must try to find it out by an attentive study of their works, the Kirâtârjunîya and the Śiśupâlavadha. With this object I shall undertake in the following pages a discussion of the whole problem, and lay before the reader the results of my researches. If the labour bestowed on the subject should be considered out of proportion to the results arrived at, it should be kept in mind that the Kirâtârjunîva and Sisupâlavadha, since more than a thonsand years, have been declared by the unanimous verdict of the Hindus to rank among the very best works of Sanskrit literature. No trouble, however great will therefore be ill spent, if it extends our knowledge of their authors beyond their bare names.

П.

The Kirâtârjuniya and the Śiśupâlavadha resemble each other in many points. The structure of either poem is of that kind, or the story is so chosen (in both cases from the Mahâbhârata), that inci-

dents of the same nature must occur in nearly the same order in the one as well as in the other. Thus we have the description of the enemy Kir. 1, 1—25, Śiś. 1; a council Kir. 1—11, Śiś. 11; a journey Kir. 1v and vii. Śiś. 11, together with the usual topics of Kávyas, to wit; monntain-scenery, Kir. v, Śiś. 1v; the crotic description of flower-gathering Kir. viii, 1—26, Śiś. vii; of bathing Kir. viii, 27—57, Śiś. viii; of evening and night Kir. 1x, 1—50, Śiś 1x; of revelry and love Kir. 1x, 51—78, Śiś. x. After this the invidual facts of the story have to be told, where of course the agreement must break off. But then we have speeches and answers to them by the other party Kir. xiii and xiv. Śiś. xv and xvi; preparation for the battle Kir. xiv, Śiś xvii, the account of the battle, Kir. xv and xvii, Śiś. xviii and xix; and single combat Kir. xvii and xviii, Śiś. xx. Such an agreement in the plan of the two poems naturally suggests the idea that the one was moulded on the form of the other.

Turning now from matter to form, I call attention to the fact that both poems contain one canto, Kir. 1v, Śiś. 1v, in which the author exhibits his proficiency in various metres and yamakas. In both cases the subject is the description of mountain-scenery. And another canto, Kir. xv, Śiś. xix, which gives the account of the battle, is nearly wholly devoted to mere verbal artifices, jingles of words and syllables, and the like purrilities which seem to have been mistaken for the highest proof of an author's command over the language. The order and distribution in the canto of the various artifices is very much the same in both poems, as will appear from the subjoined list.

Kirâtârjunîya xv. 1, 3 yamaka; 5 ekûksharapâda; 7 niraushthya; 8, 10 yamaka; 12 yomûtrîkâ; 14 ekûkshara; 16 samudyaka; 18 pratilomânulomapâda, 20 pratilomânulomârdha; 22, 23 pratilomena ślokadvayam; 25 sarvatabhadra, 27 ardhabhramaka; 29 niraushthya; 31, 35, 37 yamaka; 38 dvyakshara; 42 yamaka; 45 arthatrayavâchin; 50 ardhûvali; 52 mahûyamaka.

Śiśupâlavadha xix. 1 yamaka; 3 ekâkshara; 5, 7, 9 yamaka; 11 niraushthya; 13, 15, 17, 19, 21, 23, 25 yamaka; 27 sarvatobhadra; 29 murajabandha; 31 yamaka; 33,31 pratilomena ślokadrayam; 36,38 yamaka;

40 pratilomânulomapâda: 42 yamaka; 44 pratilomânulomârdha, 46 gomâtrikâ; 48, 50, 52, 54, 56 yamaka; 58 samudyaka; 60, 62, 64 yamaka; 66 dvyakshara; 68 asamyoga; 70 yamaka; 72 ardhabhramaka; 74, 76, 78, 80, 82 yamaka; 84, 86 dvyakshara; 88 yatapratyâyata; 90 pratilomenâyam evârthah; 92 yamaka; 94 dvyakshara; 96 gûdhachaturtha; 98, 100, 102, 104, 106, 108 dvyakshara; 110 atâlavya; 112 yamaka; 114 ekâkshara; 116 arthatrayavâchin; 118 samudyaka; 120 chakrabandha.

It will be seen from this list, that nearly every second verse of Bhâravi, and strictly every second verse of Magha contains some verbal artifice. The order of them, at the beginning of the canto, is the same in both poems: yamaka, ekâksharapāda, niraushthya; and at the end the analogy again becomes apparent. To Bhâravi's niraushthya corresponds Magha's atālarya; to the former's dryakshara, an ekākshara, they coincide in the arthatrayarāchin, and then diverge from each other.

The last verse of each canto of the Kirâtârjunîya contains the word sal, while in the Sišupâlavadha al appears instead. The use of such a mark is not peculiar to these two authors, for it seems to have been pretty common. But it is scarcely a mere accident that one author should have selected a synonym for the mark chosen by the other. Lastly both poems begin with the word śriyal; this fact unimportant in itself, becomes weighty if taken in connexion with those mentioned before.

#### Ш.

As I have indicated above, the agreement between the Kirâtârjunîya and the Śiśupâlavadha suggests the idea that one poem served as the model for the other. Still another theory might be made to account for the facts just stated, viz that both poets belonged to the same school of poets. School, rightly analysed, means a śóstra

¹ Thus we find ऋणुराय in the Setubandha, र्त्न in the Haravijaya, हरच-रणसरीज in the Damayantîkathâ See also Kâvyâdarša r 30

and a guru or a succession of gurus. Now the Alaiikâraśâstra provides no rules by which the mutual likeness of the two poems could be accounted for.

The part of the guru in the education of a poet would consist in his teaching those things which can be learnt only by practice, and in his modelling the style of the pupil. But in such points both poets can be proved to differ from each other. For as I have shown in the Abhandlungen des v. Orientalisten-Congress, p. 136 ff. and in Indische Studien, vol. 17, p. 444 ff. Mågha makes a frequent use of such metrical licences as are allowed, or connived at, by the authorities of the Såstra, while Bhåravi strives to do without them. Metrical practice, certainly, would be characteristic of a school. As Mågha and Bhåravi differ in this regard, they cannot be considered to belong to the same school. Again Mågha's style differs from that of Bhåravi; the former is copions and sweet, the latter is concise and serene. Judging from the style alone, I should say that both poets did not come from the same part of India.

As the assumption, that Magha and Bharavi belonged to the same school, has proved untenable, we shall now examine our first explanation. If the one poem has served as the model for the other, we must be able to show which was the model, and which the copy. As both works, however, are equally excellent, the imitation is certainly not marked, as usual, by inferiority to the original. We must therefore assume, that the second poet whom for the reason just stated it would be unfair to call a mere initator, tried to beat his predecessor on his own ground, and to eclipse him by equal or even greater acchievements. Accordingly it will be now our task to show which of the two poets came first to the front, and who was the rival.

If we glance at the list of artificial verses given above, we see at once that Māgha beats Bhāravi; their number in the Śiśnpālavadha is double that in the Kirātārjunīya. Besides, Māgha strictly adheres to the rule that every second verse should contain a verbal artifice. Bhāravi on the other hand has attempted to impose upon himself the same restraint, but more than once he breaks from it. Lastly Mâgha has a number of artifices which Bharavi has not tried, see e. g. Śiś. xix, 29, 68, 88, 90, 96, 110, 120,

The same superiority of Magha over Bharavi in this kind of acchievement again appears if we compare the corresponding cantos Kir, v and Śiś, iv. Māgha marks every third verse in that canto by a yamaka, while Bharavi binds himself to no rule in inserting such verses, the number of which is only half that of Magha's Another object of our poets in the cantos we are speaking of, is to show their proficiency in a variety of metres. Magha employs 23 different metres and distributes them so that every third verse from verse 19 down to the end of the canto is in the Vasantatilakâ, while Bhâravi employs only 14 different metres and distributes them without any rule in the corresponding canto. In another respect also Magha takes pains to prove his superior metrical skill by composing not only one whole canto in every metre which Bharavi employed for the same purpose, but also five whole cantos respectively in the Vasanlatilaká, Málini, Mañjubháshim, Ruchirá and Rathoddhatá metres, which Bháravi only occasionally uses for single verses.

We now turn to the treatment of those subjects or topics which should be contained in every Mahakavya (Kavyadarsa i. 14--19) They take up principally Sargas iv - ix of the Kiratarjuniya, and Sargas m-xii of the Sisupalayadha. In the Kiratarjumya the crotic descriptions are at least adroitly made to subserve the general plan; for they impart to the reader a high opinion of the seductive charms of the nymphs. In remaining immoved by these seducers, Arjuna's steadiness of purpose and his final triumph appear in a more foreible light. But in the Sisupalayadha the crotic and some other descriptions contribute little to the design and idea of the subject; the reader may skip ten cantos of the poem without losing anything material to the story. These parts are awkwardly introduced by Magha with the apparent intention of proving that he was able to do them as well as, or still better than, his predecessor. All the seenes which Bhàravi had described. Magha paints again, more minutely and in more glowing colours. On such topics to which Bharavi devotes but few verses,

Mâgha dwells con amore, e. g. the march, cantos m and xn, camp-life cant, v sunrise and morning cant, x1; in these parts Magha appears more powerful, or decidedly luckier, than in others, probably because the ground hat not been occupied by his predecessor. Those subjects however which Bharavi had treated before, do not seem exhausted to a fertile mmd like that of Mågha. He does not seem forced to rack his brains in any unusual way for new conceits: they flow profusely from that ever eddying faney which is so strong a characteristic of the Hindu poet. Of course we should look in vain for nothing but nature in such parts; but that is also the case with older pocts. When Kâlidasa who is generally natural in his descriptions, has to describe e.g. female beauty (like that of Parvati in Kum. 1), he has recourse to quaint similes and far-fetched rhetorical figures. For that theme, bevond question, had been already worn out by his predecessors whose works are lost to us. And Sriharsha is not only the last, but also the most fantastical and unnatural of all Mahâkavis. We know that he did not appear in the field but after the harvest had been gathcred in

#### IV

If we consider the limited range of ideas which furnish the materials for Kävyas, we should expect to meet the same concert over and again in different works; and I do not doubt that most readers of Sanskrit poetry are under this impression. But if one reads the works of great poets with the intention of detecting borrowed ideas or stolen conceits, one is astonished at the very small number of actual borrowings. The reason why the poet avoided reproducing the ideas of their predecessors, is the same in India as elsewhere. For every candidate for fame has to force his way through a crowd of rivals, an Indian poet perhaps more than a common Pandit. If he borrowed his conceits from well known authors, he was sure to be denounced as a plagiary. For little Envy is always barking at Success, or as Mankha puts it, "those dogs of obtrectators at least

are good for one thing: they bark at the pilferers of poems who enter the poetical storehouse of others only in order to steal".

Nevertheless even the greatest poets were occasionally forced to take over thoughts from other writers. But if they did so, they always modified them, improving or expanding them, so that such borrowings were not exposed to the charge of plagiarism.

The following verses from the two poems will prove that the relation between Magha and Bharavi is that which I have just endeavoured to describe. The conceits of Bharavi will easily be recognised as the originals: but it is interesting to observe how they were altered and improved on by Magha. Thus we read Kir. vn. 36

### त्राकीर्णं वलर्जसा घनार्णेन प्रचीर्भः सपदि तरङ्गितं तटेषु। मातङ्गोनाथितसरोजरेणुपिङ्गं माज्ञिष्ठं वसनमिवाम्बु निर्वभासे॥

"Covered by the dark brown dust of the marching troops, wavy near the banks through being disturbed, coloured red by the pollen of the lotuses shaken by dephants, the water should like a cloth dyed with madder."

Sis. v. 39 we have the following analogous description:

# संसर्पिभः पयसि गैरिकरेणुरांगरभोजगर्भरजसाङ्गनिषङ्गिणा च । क्रीडोपभोगमनुभूय सरिकहिभावन्योन्यवस्त्रपरिवर्तमिव व्यथत्ताम् ॥

"It seemed as if the river and the elephant, having amorously daffied together, had exchanged their clothes; for the water was red by the dissolving minimum-paint of the elephant, and the elephant was covered by the pollen of the lotus."

Magha has apparently borrowed the comparison of water to a red cloth from Bharavi; but he adds a *risesha* by coupling it with the conceit of two lovers exchanging clothes. The case stands similar in the following verses. Kir. vi. 11:

<sup>1</sup> Srikanthacharita 11, 22:

एकः पुनर्दुर्जनसारमेयैर्धृतो गुणीयं परसूक्तिकोषम्। विविचतां नुष्टियतुं भषन्ति यद्यतः काव्यमनिम्नुचानाम्॥

# बहु बर्हिचन्द्रकिनभं विद्धे धृतिमस्य दानपयसां पटनम्। अवगाढमीचितुमिवेभपतिं विकसदिनोचनग्रतं सरितः॥

"It gave him great pleasure to observe (diffused on the surface of the water) hundreds of drops of oily ichor, in form and colour resembling the moon-like dots on the peacock's tail, as if they were as many eyes opened by the river to watch the huge elephant diving into the stream."

Śiś. v. 40:

### यां चन्द्रकैर्मदजलस्य महानदीनां नेविश्ययं विकसतो विद्धुर्गजेन्द्राः। तां प्रत्यवापुरविलम्बितमुत्तरन्तो धौताङ्गलपनवनीलपयोजपैवः॥

"The stately elephants lent to the large streams beautiful eyes in the form of the moonlike dots, formed by the spreading liquid ichor, and emerging (from the water) they received in exchange from them other eyes in the form of lotus petals clinging to their now clean bodies."

Here Magha again makes use of the idea of an exchange in order to improve on the original conceit of Bharavi. He has recourse to a similar trick, in appropriating the idea in Kir. viii 19:

# व्यपोहितुं लोचनतो मुखानि नैर्पार्यन्तं किल पुष्पञं रजः। पयोधेरेणोर्सि काचिदुन्ननाः प्रियं जघानो व्रतपीवर्सनी॥

"The passionate one smote with her swelling breasts the chest of her lover who tried in vain to blow off with the breath of his mouth the pollen from her eye."

Śiś. vII. 57;

### विनयति सुदृशो दृशः परागं प्रणियनि कांसुममाननानिसेन । तद्हितयुवतरभीच्णमच्णोर्द्यमपि रोषरजोभिरापुर्पूर ॥

"The lover in removing by the breath of his mouth the pollen from one eye of the fair-eyed one, filled again and again with the dust of jealous rage both eyes of a rival beauty." The following case is also instructive. Bharavi says Kir. vm. 35-36:

सरोजपत्ते नु विलीनषद्वदे विलोलहृष्टेः खिद्मू विलोचने। भिरोक्हाः खिन्नतपत्त्रसंतते द्विरेफवृन्दं नु निभन्दिनस्बनम्॥ स्रागूढहासस्फुटदन्तनेसर् मुखं खिदेतद्वितसन्नु पङ्क्षजम्। इति प्रलीनां निलनीवने सखी विदावभृतः सुचिरेण योषितः॥

"Are these two lotus petals with a bee sitting on each, or are they the eyes of the coquettishly glancing (fair one)? Is this the hair of the bent-browed menden, or is it a mutely hovering swarm of bees? Is that her face in which the stamina-like teeth appear at every gay laugh, or is it an opening lotus-flower? Such were the doubts of the women, but at last they recognised their friend in the forest of lotus-flowers."

Mågha condenses the substance of these two verses in  $\dot{\rm Si}\dot{\rm s},$  vm, 29, but adds point to it:

### विं तावत्सरिस सरोजमेतदारादाहोस्विन्युखमवभासते युवत्याः। संभ्रय्य च्णमिति निश्चिकाय कश्चिद्विद्योर्कवंकसहवासिनां परोचैः॥

"Doubting for a moment wether farther off in the lake he saw a lotus-flower or the face of a maiden, the youth recognised her by her coquettish graces; for they dwell not in the company of the egret."

Kir. 18 67:

### रुन्धती नयनवाक्यविकाशं सादितोभयकरा परिरक्षे। ब्रीडितस्य चलितं युवतीनां चीवता बहुगुर्णरनुजेहे॥

"Intoxication, hindering the free use of the girls' eyes and speech, making both their hands to hang down in the embrace, thus imitated the effect of Modesty by many of its outward signs."

Śiś. x. 30:

### कुर्वती मुकुलिताचियुगानामङ्गसादमवसादितवाचाम् । ईर्थ्ययेव हरता हियमासां तहुणः स्वयमकारि मेदेन॥

"Intoxication, rendering stiff the limbs of the girls whose eyes were closed, and whose words became indistinct, removed their Modesty, as if jealous of it, and put on Modesty's appearance."

Kir. 1x. 35:

### न स्रजो क्कचिरे रमणीभ्यश्चन्दनानि विरहे मदिरा वा। साधनेषु हि रतेक्पधत्ते रम्यतां प्रियसमागम एव॥

"The young women took no delight in wreaths nor in sandal nor in wine while their lovers were absent; for it is the meeting with them which makes pleasant the implements of pleasure."

Màgha gives a different turn to this idea Siś. 1x. 50:

# न मनोरमाखिप विशेषविदां निर्चेष्ट योग्यमिद्मेतदिति। गृहमेखिति प्रियतमे सुदृशां वसनाङ्गरागसुमनःसु मनः॥

"While expecting the visits of their lovers, the fair-eyed ones were unable to decide which of all their beautiful things, the clothes, the unguents, and the flowers, would suit them best, though they were fine judges of such things."

Here Magha has decidedly improved on the original. But he is not always equally happy in the changes which he introduces Kir. vm. 45:

# परिस्फुरचीनविघट्टितोरवः सुराङ्गनास्त्रासविलोलदृष्टयः। उपाययुः कम्पितपाणिपञ्चवाः सखीजनस्यापि विलोकनीयताम्॥

"The (bathing) nymphs whose thighs were touched by the nimble fish, looked aghast and moved their slender hands: (thus) they offered a sight attractive even to their female companions."

Šiś. vm. 24:

### वस्यनी चनग्रपरीविघट्टितोन्दवीमोरूरतिग्रयमाप विश्वमस्य । चुन्थन्ति प्रसभमहो विनापि हैतोर्जीनाभिः किमु सित कारणे रमस्यः॥

"Trembling when her thigh was touched by a nimble fish, the handsome-thighed maiden discovered extraordinary graces: without any ground, by mere coquetry, girls affect great fright indeed; and greater still is their fright, if there be a cause for it."

The reader will have remarked that Magha has taken over the phrase **faugaiv** from the original, as he has done with single words in some of the verses quoted above. But he tries to make up for this loan by introducing a sabdâlamkâra, the Lâţânuprâsa, in vâmorâ at the same time showing his attention to niceties of grammar; for the latter word has a long â according to Pân IV, 1, 70, while the vowel in vighattitoru is short.

Mågha betrays the same ambition of dignifying his imitations from Bhåravi by verbal ornaments in some of the verses quoted above. Thus we find in the second påda of the verse x. 30 the Chhekanupråsa; the verse vn. 57 is remarkable for its *chheka-* and *vritti-anupråsas*; and the last påda of the verse ix. 50 contains a *yamaka*.

However Magha's imitations are sometimes of a different kind; he combines in one verse suggestions from two or more verses of Bharavi, or amplifies and expands one conceit of his predecessor in two or more couplets of his own. Take for instance Kir. vii. 32 and 34:

# त्र्यायसः सुरसरिदोघरुडवर्त्वा संप्राप्तं वनगजदानगन्धि रोधः। मूर्धानं निहितण्तिताङ्क्षणं विधुत्वन्यन्तारं न विगणयांचकार नागः॥३२॥

"The elephant striving to get across the stream of heavenly Gangà, the opposite shore of which was fragrant with the ichor of wild elephants, shook his head under the sharp hook of the driver, and did not heed him"

### श्रघाय चणमतितृष्यतापि रोषादुत्तीरं निहितविवृत्तलोचनेन। संपन्नं वनकरिणां मदाख्रोकैनीचेमे हिममपि वारि वार्णेन॥३४॥

"Smelling an instant at the water impregnated by the ichor of wild elephants, and glancing furiously with dilated eyes at the opposite bank, the elephant did not drink the cool liquid, thirsty as he was."

Mågha condenses the description of these scenes in one verse  $\dot{\mathrm{Si}}$ is, v. 33:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The Calcutta edition samvat 1925, and the new Bombay edition (1888) have the long *n* also in the first compound. But this is a mistake (probably of the *editio princeps*). Mallinatha however must have found the first word spelt with a short *n* for he comments expressly on the long *n* of the *second* word only Magha was to well versed in grammar to commit such a blunder, and besides Bharavi would have taught him how to spell the word.

### नादातुमन्यकरिमुक्तमदाम्बृतिकां धूताङ्क्ष्मेन न विहातुमपोक्क्ताभः। क्षेत्रे गजेन सरितः सक्षावतारे रिक्तोदपाचकरमास्त चिरं जनीघः॥

"The furious elephant, who would not drink the water flavoured by the ichor of other elephants, nor leave it, shaking off the driver's hook, blocked up the passage to the river so that the people had to wait there with empty vessels in their hands."

But he works out the suggestions from Bhàravi's first stanza in two other verses v. 36, 41:

> गण्ड्रषमुञ्झितवता पयसः सरोषं नागेन लब्धपरवारणमार्कतेन। ऋमोधिरोधिस पृथुप्रतिमानभाग-रुद्वोरूदन्तमुसलप्रसरं निपेते॥३६॥

"The elephant who, scenting a rival, squirted out the water he was drinking, fell down on the shore of the lake, cleaving the ground with his massive teeth up to their root."

प्रत्यन्यदिन निश्चिताङ्क्ष्यदूरिभन्न-निर्याणनिर्यद्भुजं चिनतं निषादी। रोडु महेभमपरित्रिढमानमागा-दाक्रानितो न वश्मेति महान्परस्य॥४१॥

"The driver was unable to keep back the elephant turning on his rival, though he deeply pricked with his sharp hook the corner of the beast's eye so that the blood trickled down; for the mighty ones are not subdued by violence."

In such cases it may sometimes be doubtful wether Magha copied from Bharavi or from nature. For we must always keep in mind that Magha is a poet of the very first order, who combines a vivid imagination with an aente observation of life. It would be to little purpose to give at length all passages in composing which Magha may be assumed to have had before his mind — in some cases I should

say before his eyes — the work of Bharavi. I therefore conclude this paragraph with a list of parallel passages from those parts of both poems which treat of the same subjects - premising however that my list lays no claim to be considered complete. K. 11, 59, S. 11, 2, xm, 61; K. vn, 36, Ś. v, 39; K. vi, 11, Ś. v, 40; K. vn, 31, Ś. v, 46; K. x, 20, S. vi, 33; K. x, 3, S. vii, 6; K. viii, 16, S. vii, 40; K. viii, 7, Ś. vn, 41; K. vm, 19, Ś. vn, 57; K. vm, 14, Ś. vn, 58; K. xiv, 32, Ś. viii, 2; K. viii, 29, Ś. viii, 7, 8; K. viii, 57, Ś. viii, 9; K. viii, 31, Ś. vm, 12; K. vm, 27, Ś. vm, 14, K. vm, 14, Ś. vm, 16; K. vm, 56, S. viii, 18; K. viii, 46, S. viii, 20; K. viii, 33, S. viii, 22; K. viii, 45, Ś. vii, 24; K. vii, 37, Ś. viii, 25; K. viii, 33, Ś. viii, 26; K. viii, 35, 36, Ś. viii, 29; K. viii, 50, Ś. viii, 36-38; K. viii, 41, Ś. viii, 41; K. viii, 54, Ś. viii, 43; K. viii, 32, Ś. viii, 47; K. viii, 38, Ś. viii, 50, 58; K. viii, 39, S. vin. 54; K. vin. 52, S. vin. 55; K. ix, 6, S. ix, 2, 5; K. ix, 2, S. ix, 8; K, 1x, 16,  $\acute{S}$ , 1x, 16; K, 1x, 11,  $\acute{S}$ , 1x, 19; K, 1x, 15,  $\acute{S}$ , 1x, 19, 20; K, 1x, 33, Ś. ix, 40; K. ix, 35, Ś. ix, 50; K. ix, 37, Ś. ix, 78; K. ix, 55, Ś. x, 7; K. 1x, 57, S. x, 9; K. 1x, 56, S. x, 11; K. 1x, 68, S. x, 18, 29, 35; K. 1x, 36, Ś. x. 20; K. ix, 70, Ś. x. 21, 28; K. ix, 60, Ś. x. 24; K. ix, 67, Ś. x. 30; K. 1x, 52, 53, Ś x, 34; K. 1x, 52, Ś, x, 44; K. 1x, 72, Ś x, 72; K. 1x, 48, Š. x, 73.

#### V.

The facts we have been examining, permit us to consider Magha as the rival of Bhâravi, at least of Bhâravi's fame as the then most admired poet. I have reserved one argument for this proposition, an argument which at first sight will appear startling, but which will now, that the relation between the two poets has been made out, be admitted as rather probable. It is derived from the names of the poets themselves. Whatever may have been the original etymology of Bhâravi, that word naturally suggests some such meaning as 'the sun (ravi) of brilliancy' (bhâs). And Mâgha, which word does not occur again as a proper name and may therefore be a nom de plume, looks as if chosen by the rival of Bhâravi in order to proclaim his superiority

to him. For Magha, the month of January, eertainly does deprive the sun of his rays.

Though it may be regarded as the principal ambition of Magha to prove himself the equal of Bhâravi he occasionally emulates also Kâlidâsa. The ninth eanto of the Raghuvainsa eontains 54 stanzas in the Drutavilambita metre, the last line of each stanza contains a yamaka (e. g. verse 1 yamavatâmavatâm cha dhuri sthitaḥ). Similarly the sixth eanto of the Sisupalavadha contains 66 stanzas, each adorned by the same kind of yamaka. This eanto is devoted to the description of the seasons, and likewise the corresponding one of Kâlidâsa eontains a long description of spring (24-48). The correspondence between these eantos can be traced farther: for in Ragh, v. 9 after those 54 stanzas in Drutavilambita follow 28 in 12 different metres, and in Sis. vi, thirteen stanzas in eight different metres; a greater variety of metres than usually exhibited at the end of cantos in both poems. As regards similarity of subjects (except those also contained in the Kir.) the end of Ragh. V. v compares with Sis. xu, and the latter part of Ragh. V. 13 with Sis. xm.

It may be supposed that Mågha vied also with other poets whose works are lost to us. I will mention only that Śiś. xvi. 21—35 contains what is usually ealled a durjananinda. This is a favourite topic with later poets, and is sometimes introduced at the beginning of some kâvyas e. g. of the Gaudavaha, the Dharmaśarmabhyudaya, the Śrikanthacharita, the Vikramańkacharita. From the quaintness of Mågha's remarks on this head it is likely that many former poets had tried their ability on this inexhaustible subject.

<sup>1</sup> Compare the following couplet by Rajasekhara:

कृत्त्रप्रवोधकृद्वाणी भा रवेरिव भारवेः। माधेनेव च माधेन कम्पः कस्य न जायते॥

and another couplet I dont know by whom:

माघेन विधितोत्साहा नोत्सहन्ते पदक्रमे। स्मरनो भारवेरेव कवयः कपयो यथा॥

I read सार्नो instead of सार्तो which the Subhashitaratnabhandagara gives

The construction we can put on the results of the foregoing discussion, would be the following. Magha endeavoured to force his claim to be acknowledged the greatest poet of his age, by contending with his most famous predecessors. His most arduous task which he seems to have had most at heart, was to outdo Bhâravi, who as may inferred, was at that time looked upon as the greatest poet lately risen to universal fame.

However it is obvious that Mâgha had still another end in view viz that of celebrating by his poem the glory of Vishņu in the form of Kṛishṇa, while Bhâravi had sung the praises of Śiva. The religious, or rather secturian tendency of the Kirâtârjunîya probably made this poem notwithstanding all its beauties and excellencies less acceptable to all those sects that did not acknowledge Śiva as the supreme deity. The Vishṇuites certainly must have felt jealous of the support which even poetry gave to the rival sect, and hence a zealous follower of their own sect, who was a favourite of Sarasvatî, must have had a strong inducement to set up as a rival of Bhâravi.

Keeping in mind all that has been said before, we are now in a position fully to understand the meaning of the last verse in the Sisupâlavadha which runs thus:

### श्रीशब्दरस्यकृतसर्गसमाप्तिलच्य लच्चीपतेश्वरितकीर्तनमावचाक् । तस्यात्मजः सुकविकीर्तिदुराशयादः कावं व्यथत्त शिशुपालवधानिधानम ॥

"(Dattaka's) son, ambitious to obtain the fame of an excellent poet, composed this poem called Sisupalavadha, embellished by the word Sri at the end of every canto, which poem is solely commendable for its celebrating the deeds of the Lord of Lakshmi."

1 This is the reading of Vallabhadeva; the Calcutta edition has instead of HITTIE the words TIE. The name of Migha need however not been expressly mentioned, as the poet has taken care to preserve it by the Chakrabandha at the end of canto 19

#### VI.

The religious motive which actuated Mâgha, is such that it may have induced a poet of another sect to follow in the steps of Mâgha. If an imitator of Mâgha was not generally acknowledged as a Mahâkavi, he was pretty sure to be considered one by his own sect. Such an imitation of the Śiśupálavadha has been produced by the Jainas. This is Harichandra's Dharmaśarmâbhyudaya, published in the Kâvyamâlâ. That Harichandra imitated Mâgha is evident from his slavishly copying part of the plan of his work. I here give the arguments of the parallel cantos in both works with such details as make the agreement appear still closer.

Šiś. iv and Dharm. x description of mountain seenery. Various metres, beginning with Upajáti. Every third verse contains a yamaka.

Śiś. v and Dharm. xi description of the seasons. Metre, Drutavilambita. Each verse contains a yamaka.

Śiś. vii and Dharm. xii. Gathering flowers.

Śiś. vm and Dharm. xm. Bathing.

Śiś. ix and Dharm. xiv. Description of evening and night, moonrise, the toilet of the ladies etc.

Śiś. x and Dharm. xv. Drinking and love making. Metre, Svâgata.

Sis. x1 and Dharm. xv1, 1-37. Description of morning.

Śiś. xu and Dharm, xvi rest. Arrival at the end of the journey.

Śiś. xix and Dharm. xix. Fighting. Metre, Anushtubh-śloka. Every second verse contains a verbal artifice most of which are common to both works. Māgha gives his name and the title of his work in a Chakrabandha verse 120; Harichandra has produced three similar artificial verses for the same purpose.

Before I show in what way Harichandra borrowed from his model, it must be mentioned that he does not restrict his imitation to Mâgha. H. E. Dr. von Böhtlingk has drawn my attention to Dharma. x. 42 as an imitation of Kirât. v. 7. In Dharma. iv, 59 a whole pâda from Kumâras. i. 31 is inserted; but this is rather a witty appropriation, or a travesty, of a passage supposed to be known to all, than

broad borrowing. But he chiefly draws his ideas from Mâgha so that in reading the Dharm, one is constantly reminded of some passage in the Śiś. I shall give only a few instances from Dharm, xv subjoining to every verse of Harichandra's the original from the Śiś., so that the reader may easily form an opinion on the nature of the relation between the original and the imitation.

Dharm, xv. 50:

सीत्कृतानि कलहंसकनादः पाणिकङ्कणरणत्कृतमुचैः। स्रोधखण्डनमनोभवसूचे भाष्यतां ययुरमूनि वधूनाम्॥

Šiś. x. 75:

सीत्कृतानि मणितं कर्णोक्तिः स्विग्धमुक्तमनमर्थवचांसि । हासभूषण्रवास रमण्याः कामसूत्रपदतामुपजग्मुः॥

Dharm, xv. 41:

कुन्तसाञ्चनविचचणपाणिः प्रोत्तमय्य वद्नं वनितायाः। कोपि सोसर्यमाञ्चललीसालासनाचतुरमोष्टमधासीत्॥

Śiś. x. 52:

ह्रीभराद्वनतं परिरम्भे रागवानवटुजेष्ववकृष्य। अर्थितोष्ठदलमाननपद्मं योषितो मक्तिताचमधासीत्॥

Dharm, xv. 42:

पीवरोञ्चक्चतुम्बक्चुम्बिन्यापुपोष किमतुः करदण्डे । वज्जकीत्वमनुताडिततन्त्रीक्चाणकूजितगुणेन पुरन्त्री॥

Śiś. x. 42:

आर्यु लङ्घितवतीष्टकराये नीविमर्धमुकुलीकृतदृष्ट्या। रक्तविणिकहताधरतन्त्रीमण्डलङ्काणितचार चुकूजे॥

From these quotations which might easily be multiplied, it will be clear to what extent Harichandra may be called an imitator of Mâgha. He certainly varies the ideas which he borrows, but the alterations do not lend to his verses the appearance of novelty: they therefore invariably fall short of the original. Yet it is but just to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The same conceit has been imitated by Ratnâkara, Haravijaya I. 9.
Wiener Zeitschr f. d. Kunde d. Morgent. Ht. Bd. 10

state that Harichandra is not a bad imitator, and that his work will have given delight to his readers. His ambition apparently was to provide the sect to which he belonged with a Mahâkâvya, the subject of which was furnished by Jaina history, so that a staunch professor of that religion need not go beyond the pale of his community in quest of refined poetry.

Harichandra's time has not been made out as yet. Professor Peterson, who has discovered the Dharmasarmabhyndaya, intimates as his opinion, that the anthor is not identical with the Harichandra who is praised by Bâṇa.<sup>1</sup>

This opinion is certainly correct Harichandra is younger than Bana by at least a century. For he imitates, to say the least, very closely some verses of Vakpati's Gandavaha. As the subject is of some interest, I shall confront some of them with Harichandra's imitations.

Gaudavaha 220:

# भीयपरित्ताणमदं पद्गमिसणो तुहाधिरूढमा। में मङ्गाविहरे ए वेरिवरगो वि अवयासो॥

"As thy sword had vowed to protect the terrified, it could not, I should say, show its valour even against thy enemies, for they too were trembling with fear."

Here is Harichandra's imitation, Dharm, ii. 28, which is not much more than a translation of the Prakrit verse into Sanskrit:

### भयातुरवाणमयीमनारतं महाप्रतिज्ञामधिरूढवानिव। न भूरिणङ्काविधुरे रिपाविप क्वचित्तदीयासिरचेष्टताहितम्॥

Gaudavaha 221 runs thus:

### कोजहलेण आहवपलोइया गारवोष्पियकरेण। पद्दीओं परामुद्रा तुमाइ पणयाण वेरीण॥

"Out of curiosity you (Yaśovarman) touched with your majestically applied hand the prostrate enemies' backs, on which you had looked in battle."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See his Report for 1883-84, p. 77.

In Harichandra's imitation in Dharma. II. 8 the idea is more quaintly, but not better expressed than in the original:

### वितीर्णमस्मस्यमनेन संयुगे पुनः कृती लब्धमितीव कौतुकात्। स कस्य पृष्ठं न नतारिभूभुजः कराग्रसंस्पर्शमिषाद्वालोकयत्॥

"He (the king) inspected, as it were, by the touch of his fingers the back of every prostrate hostile king, as if he wondered how they had recovered (the back) which they had given (i. e. shown) him in battle."

Gandavaha 101:

### चिलयम्मि जम्मि वियणाविह्यफणामण्डलो वि णो मुयद् । महिवेढं बलभर्वृत्तर्यणसंदाणियं सेसो॥

"When (Yaśovarman) went to war. Sesha could not, though he shook in anguish his expanded hood, remove from his head the disc of the earth which firmly adhered to his head-jewels into which it had been driven by the pressure of (the king's) army."

Harichandra's version of this couplet is little more than an expansion of the original. I give therefore the text only. Dharm, n. 6:

# तदा तदुत्तुङ्गतुरङ्गमन्नमप्रहारमज्जन्मणिशङ्कसंहताम्। न भूरिवाधाविधुरोष्यपोहितुं प्रगल्भतेवापि महीमहीसरः॥

I conclude these quotations with Gaud 771:

# त्रासमपिययमाहरघडन्तपुडद्सण्किरण्भावेण। जा महरमासवं पिव पिवन्ति नीनामुणानिहिं॥

"Who (the maidens) seemed to sip the wine from (their lovers') mouth by means of playfully applied white lotus-fibres in the shape of rays proceeding from the teeth through the opened lips of their lovers who were close by."

Dharm, xv. 19:

### कान्तकान्तदशनक्रद्देशे लयदन्तमणिदीधितिरेका। त्रावभावपजनेपि मृणालीनालकैरिव रसं प्रपिवन्ती॥

"Notwithstanding the company there present, the maiden appeared to drink the liquor (out of her lover's mouth) by means of

canules of white lotus-fibres, for the rays of her jewel-like teeth fastened on the beautiful lips of her lover."

Compare also Gaud. 106 with Dharm. u. 22: Gaud. 102 with Dharm. n. 23; Gaud. 803 with Dharm. v. 32. These instances could no doubt be multiplied by a careful examination of both works. For our purpose we need no farther proof to show that Harichandra largely copied from Vákpati. As Vákpati flourished about the middle of the eighth century, Harichandra must be younger.

We need not wonder that Våkpati was imitated by a poet who was fascinated by Mågha. For Våkpati is a first-rate poet, and would have been generally acknowledged as such, but for the language in which he composed his works. He got the title *Kaviråja* presumedly from Yaśovarman; and I make no doubt that this author is meant by the Kaviråja who is mentioned by Våmana (Kåvyål, iv. 1, 10). There is still less cause for wonder that Harichandra, a Jaina, should have imitated Våkpati. For we know that the Jainas were given to studying the Gaudavaho.

After this digression we return now to our principal object.

#### VII

I must now enter on the most difficult part of our subject, the question about the age of Bháravi and Mágha. As Bháravi is wholly silent about himself, we must rely on other proofs for fixing the time in which he flourished. The Aihole inscription dated Śaka 556 or AD 634 mentiones Bháravi together with Kálidása as famous poets.<sup>2</sup> Accordingly Bháravi must be older than that date. A quotation from the Kirátárjuniya (a páda of xm. 14) occurs in the Kásíká on Páņ. 1. 3. 23,<sup>4</sup> as Professor Kielmork has pointed out. However this fact does not help us to advance beyond the conclusion derived from the poet's mention in the Aihole inscription.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Suggested by Hâla 2?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Ind. Ant. viii, 239

<sup>3</sup> See Ind. Ant. xiv. 327.

Màgha has appended to the Siśnpàlavadha five stanzas, in which he gives his pedigree. His grandfather Suprabhadeva was prime minister of a king, whose name is variously spelt as Varmalákhva, Varmaláta, Varmanáma, Xirmalánta, Dharmanábha, Dharmadeva, or Dharmanatha; of what country he was, we do not know. His father was Dattaka and bore a second name Sarvášraya. Unfortunately this information does not enable us to fix the time of Magha. Nor are the legends,2 told in Vallala's Bhojaprabandha and in Merutanga's Prabandhachintamani, of any use for chronological purposes. For they would make us believe that Magha was a contemporary of king Bhoja of Dhàrà who lived in the eleventh century. This is however a palpable anachronism. For passages from the Sisupalayadha are already quoted in the Kavyalanikara Vritti of Vamana; who must be referred to the end of the eighth or the beginning of the ninth century. Magha therefore must have lived before the uinth century. But from internal evidence, which is alone available in our case, he can be shown to be anterior to the seventh century. For Bana and Subandhu have borrowed from Magha as I shall now prove. Dr. Car-TELLIER has shown that Bana borrowed from Subandha; it is therefore not unlikely that he should also have borrowed from Magha. In a description of the moonrise, Kadambari, ed. Peterson, p. 160, 17-20 we read भूनै: भूनेशनुद्रभ्नाचन्द्रमन्द्सिताया दभनप्रभेव ज्योत्ना निष्पतन्ती निशाया मुखशोभामकरोत्। तदनु रसातनादवनीमवदायीद्गक्कता भेषफण्मण्डलेनेव रजनीकर्विश्वेनाराजत रजनी।

Compare Sis. IX 25-26;

वसुधान्तिः मृतिमवाहिपतेः पटनं फणामिणमहस्र स्वाम्।
स्फुरद्ं युजानमय शीतरूचः ककुभं समस्कुरत माघवनीम॥
विश्वद्रप्रभापरिगतं विवभावुद्याचनव्यवहितेन्द्रवपुः।
मखमप्रकाश्वद्रश्नं श्नकैः सविनासहासमिव श्कादिशः॥

 $<sup>^{\</sup>pm}$  See pretace p 4 of the new Bombay edition of the Si's by Durgaprasada and Sivadatta

<sup>2</sup> They are given at lenght in the pretace of the new Bombay edition of the Sis

 $<sup>\</sup>beta$  Sis  $_1$  12, 25  $_3$  21  $_{\rm MW}$  14 in Kavyál v 1, 10; v 2, 10; v, 1 13  $_{\rm GW}$  3, 8, respectively

Bâṇa's description reads like a reminiscence from the Si'upâla-vadha. That these passages are intimately connected is moreover proved by the fact that the two conceits immediately follow each other in both works though in an inverted order. The slight alteration in Bâṇa's second sentence was, I suppose, caused by his recollecting a similar passage and combining it or mixing it up in his memory with the above quoted verse. That passage, Siś. w. 1 runs thus:

# नियासधूमं सह रत्नभाभिभित्तोत्यितं भूमिमिनोरगाणाम्।

The words भित्त्वोत्यितं भूमिम correspond to Bana's अवनीमवदार्थो-द्रच्छता. This circumstance proves beyond doubt. I should think, that Bana has borrowed from Magha.

I now turn to Subaudhu, the celebrated predecessor of Bâṇa. I have noted the following passages which seem to be imitations from Mâgha. Subandhu in a lengthy description of the morning has the following conceit (p. 252 Calcutta edition): मतांगितप्रवृद्धी वाक्णीसमाग्माद्विजपतिरेष पतिथातीति हसन्यामिवाखण्डनकक्ति "when the (guardian nymph of the) Eastern region seemed to wear a bright smile, because she watched the Moon (her lover) who had brightened in her embrace, now sinking low through keeping company with ther rival the nymph of) the Western region'. - The last words have a double meaning which may be rendered: the illustrious lord of the Brahmans (dvijapati) becoming an onteast by being addicted to liquor (rāruņi). Compare Ši4 xi, 12:

उदयमुदितदीप्तियीति यः संगती मे पतित न वरमिन्दुः सोपरामेष गला। स्मितक्चिरिव सद्यः साभ्यसूयं प्रमेति स्फुरति विशदमेषा पूर्वकाष्ठाङ्गनायाः॥

"The light in the eastern sky becomes suddenly bright, as if the (guardian nymph) indignantly laughed at (her lover) the Moon who with splendour bright had attained eminence in her embrace, but who was now sinking low in going to her rival (or the West)."

The idea being exactly the same in both passages, it can be demonstrated that Subandhu borrowed from Magha, by an argument which Dr. Cartellier has so successfully used in order to prove Bâṇa's posteriority to Subandhu, viz the circumstance, that the borrower not simply reproduced the original idea, but refined it by adding a subtle double meaning.

Another instance of borrowing is furnished by the following passage of the Vasavadatta p. 52. occurring in a description of the morning: नवनवपदसंसक्तकेश्रानिमीकवेदनाकृतसीत्कार्निगतदुग्धमुग्धद्शनकिर्णक्टाधविन्तभोगावासासु. "The sleeping rooms of the ladies were whitened by the mass of rays issuing from their milk-white teeth shown when they drew in their breath under the pain of detaching the hair which adhered to the fresh marks of (their lovers') nails."

Compare Sis. xi, 54:

सरसनखपदान्तर्दृष्टकेशप्रमोकं
प्रणियिनि विद्धाने योषितामुद्धसन्यः।
विद्धिति दश्चानां सीत्कृताविष्कृतानां
त्रिभनवर्षिभासः पद्मरागानुकारम्॥

"The resplendent rays of the rising sun lend the colour of rubies to the ladies' teeth shown when they drew in their breath under the pain of the lover's detaching from the still wet marks of his nails the hair sticking to the wounds"

Subandhu has given to the idea expressed in Magha's verse a different turn in order that his borrowing may be concealed.

Our discussion has proved that Magha is auterior to Subandhu and Bāṇa. Baṇa lived in the first half of the seventh century, he gives great praise to Sabandhu who accordingly must be older, and belongs at least to the beginning of the seventh or the end of the sixth century. Now I think we may be pretty sure that Māgha was dead when Subandhu wrote his Vāsavadattā. For had Magha then be among the living. Subandhu who, as we have seen, knew the Śiśupālavadha, could not have spoken of the contemporary poets in the contemptuous teems he uses in that wellknown verse which occurs in the poet's introduction to the Vāvasavadattā:

# सा रसवत्ता विहता नवका विलसन्ति चरति नो कं कः। सरसीव कीर्तिशेषं गतवति भवि विक्रमादित्ये॥

"The fullness of taste is gone, new makers of verses are thriving, every one attacks everybody else (or: the prowess has perished, paltry moderns disport themselves, and the strong devour the weak) now that Vikramaditya exists only in the memory of mankind, even as a lake whose water is gone, and in which no more the egret sports nor the heron strides about."

Whatever may be thought of Vikramâditya whether Mâgha lived at his court or not, thus much is certain that a poet who fully deserved universal fame, could not be ranked among the navakâḥ. We therefore cannot place Mâgha later than about the middle of the sixth century; and Bhâravi who is older than Mâgha by at least a few decades, about the beginning of the sixth century.

It should however be kept in mind that these calculations do not fix the time at which these authors lived, but the limit after which they cannot be placed.

#### VIII.

In concluding this discussion I make bold to hazard a few remarks on the tradition about Magha's personal history. Merutunga, besides enlarging on Magha's connection with king Bhoja, relates that he began as a rich man, but lavishing all his money on the needy, ended poor. This story is supported by some facts which can be gathered from the poet's own Prasasti. His family apparently was noble and wealthy. For we learn from verses 1—2 of the Prasasti that his grandfather Suprabhadeva was prime minister to some king, a situation which in India generally brings much money to its owner. Whether Suprabhadeva's son, Dattaka, continued in office or not, cannot be made out with certainty from verses 3—4. But from the name Sarvasraya 'the asylum of all' which the people gave him, and from the praise bestowed on him by his son, we may conclude that he exercised no small influence over his countrymen, which presup-

poses great riches to back it. His son, our poet, does not mention any patron of his. Accordingly we may infer that he lived as an independent gentleman of easy means, since he came from a wealthy family. But as an opulent poet courting universal fame, will be courted by greedy flatterers, and as Mâgha seems to have lived fast (for he describes the pleasures of life apparently as one who did know them not merely from books) we may credit him with having run through his fortune and having at last landed in indigence, as both versions of the legend relate. I am further inclined to give credence to the tradition that Mâgha was a native of Gujarât; for as such he would be familiar with the western oceau and with mount Girnâr, which are described in the third and fourth cantos of the Śiśupâlavadha.

I intend continuing this inquiry regarding the earliest Mahâkâvyas in some later number. The results of this discussion will, I trust, serve as a sound basis for my future researches.

....

# Beiträge zur Erklärung der altpersischen Keilinschriften.

#### Y....

#### Friedrich Müller.

### Inschrift von Naqš-i-Rustam A. 56-60.

- 56. martijā hjā auramazdāh
- 57. ā framānā hauwtaij gas
- 58, tā mā Juaja pagim
- 59. tjām rāstām m(ā)
- 60. avarada mā stanava.

# Uebersetzung.

- 56. o Mensch! Ahura-Mazda's
- 57. Gebot ist für dich dieses:
- 58. sprich nicht Schlechtes, den Weg
- 59. den richtigen
- 60. verlass nicht, stiehl nicht!

Zeile 58 lesen alle Erklärer  $\mathfrak{F}adaja$ , wofür  $\mathfrak{O}_{\mathrm{PFERT}}$   $\mathfrak{F}a\acute{e}aja$  setzen möchte  $(\mathcal{T}) \vdash \acute{e}$  für  $\mathcal{T}(d)$ . In beiden Fällen ist die Form lexicalisch schwierig zu deuten. Ich lese in Folge dessen  $\mathfrak{F}aaja$  (für  $\mathfrak{F}ahaja$  sansk.  $\acute{s}\~asajas$ ) setze also für das Zeichen  $\mathcal{T}(d)$  das Zeichen  $\mathcal{T}(d)$ 

Die Form in Zeile 60 starawa oder stabawa ( $\biguplus r = \biguplus b$ ) ist schlechterdings nicht zu erklären, da der Stamm staru- (VIII. Classe)

blos "streuen" bedeuten könnte, der Stamm stabu- dagegen ein grammatisches Monstrum wäre. Ich lese daher stamma ( $\digamma (n)$  an Stelle von  $\digamma (h)$ ), welches das Prototyp des neupersischen ستنم repräsentirt.

### Inschrift von Behistân I. 66-71.

Im Anschluss an den in dieser Zeitschr. 1. S. 135 erläuterten Absatz setze ich die darauf folgende Stelle hieher, in deren Auffassung ich von Spiecel wesentlich abweiche. Zum besseren Verständnisse des Ganzen erlaube ich mir den Original-Text mit Interpunctionen zu versehen. Der Text lautet:

- 66. . . . . . adam, kāvam gāĐwā awāstājam pārsam(ć) ā mādam(ć)
- 87. ā utā anijā dahjāwa ja9ā paruwamīćiij awa9ā; adam tja parābaīrta)
- 68. m patijābaram, wasnā avramazdāha ima adam akunawam; adam hamataz(šaij)
- 69. jātā vi9am tjām amazam gā9wā awāstājam ja9ā par(wwa(m)ć (ij) 70. awa9ā; adam kamatazsaij wasnā auramazdāka ja9ā gaumāta k (ja magu)
- 71. s vi9am tjām amāzam naij parābara

# Uebersetzung:

- 67, und die übrigen Provinzen wie früher (es war) also: ich brachte
- 68. das was hinweggenommen war, wieder herbei, durch die Gnade Ahuramazda's habe ich dies gethan; ich bemühte mich
- 69. bis ich unseren Clan auf seinen Platz stellte wie früher (es war)
- 70. also: ich bemühte mich durch die Guade Ahuramazda's auf dass Gaumata der Magier
- 71. unseren Clau nicht beraubte.

 $ja\vartheta \bar{a}$  ist hier in demselben Sinne zu fassen wie Naqš-i-Rustam A, 42  $(ja\vartheta)\bar{a}$  ysnas āha-diš:.

## patijažatā.

Diese Verbalform, welche in der Inschrift von Naqś-i-Rustam A, 47 vorkommt, wird von Spiecel auf die Wurzel az- = awest. az- = griech.  $a\gamma$ - zurückgeführt und derselben in Verbindung mit patij die Bedentung "vollführen, ausfechten" beigelegt. — Dagegen erheben sich zwei Bedenken, nämlich erstens altpers. z = awest. z (ersteres aus g, letzteres aus g hervorgegangen) und zweitens das kurze a vor z, an dessen Stelle, wenn unsere Form zu az gehören wurde, ein langes a stehen müsste. Das erstere Bedenken liesse sich vielleicht durch die Hinweisung von altpers. waz = awest. waz- und litu-slavisch akmen-, kamen- = iran. asman-, sansk. asman- und ähnliche Fälle beseitigen, dagegen nicht das zweite auf das kurze a bezügliche Bedenken, da das Augment im Altpersischen regelmässig gesetzt und nirgends weggelassen wird.

Angesichts dieser Schwierigkeiten beziehe ich die Form patija
žatā nicht auf eine Wurzel až, sondern auf die bekannte Wurzel žan-,
deren Bedeutung in Verbindung mit der Praposition patij unserem
"schlagen" entsprochen haben dürfte. Die Wurzel až ist daher aus
dem altpersischen Glossar ganzlich zu streichen.

# pirāwa.

Ich habe über dieses Wort in dieser Zeitschrift 1, 8, 224 gehandelt. Ich ziehe inm die dort gegebene Erklärung von pirāwa als Ablativ des Stammes piru- zurück, und fasse es als Ablativ des Stammes pirāu- (dessen Flexion mit jener von dahjāu- identisch sein dürfte). Das altagyptische PIRU kann ebenso gut piru als auch pirau oder pirou ausgesprochen werden.

# nijapaisam.

leh lese nun nijapaisam statt des gewöhnlich gelesenen nijapisam (Behistān av. 71.). Die Form ist, wie ich bestimmt glaube, ein Imperfectum und kein Aorist, da der sogenannte sigmatische Aorist schon im Awesta nur sparlich auftritt und in den Keilinschriften sich gar nicht findet.' nijapaišam stellt sich ganz zu neupers. نويسم (ni-wēsam). In Betreff des š an Stelle des im Altpersischen zu erwartenden und im Neupersischen auch erscheinenden s bemerke ich, dass von Farhang-i-šuūrī neben نويشم auch نويشم angegeben wird und verweise auf den Wechsel zwischen s und š, wie er im altpers. suguda und šuguda (Naqš-i-Rustam A, 23) und im Alt- und Neu-Iranischen vorliegt.

### wisanāhj.

Diese Form, welche Behistān IV. 71, 73, 77 (an der letztern Stelle wisanāha-diš) erscheint, ist sehr schwierig zu deuten, da eine Wurzel san (indogerm. kan) in der Bedeutung "zerstören" nicht existirt. Man muss dann entweder annehmen, dass san eine Nebenform zu kan (kan = kan) repräsentirt oder zur Emendation seine Zuflucht nehmen, also direct kan für san schreiben ( $\c|Ek$  für  $\c|Es$ ). Die Wurzel san ist auch deswegen auffallend, weil alle mit einfachem s anlautenden awestischen Wurzeln im Altpersischen mit  $\cent{9}$  gesehrieben erscheinen und s hier bloss in Eigennamen (saka, sakuka, sikajauwati, suguda) und in der sieher schlecht gelesenen Form asarijatā (Behistān III, 91) vorkommt, wofür unzweifelhaft amarijatā gelesen werden muss.

### ardastāna.

Dieses Wort, welches auf mehreren kleinen persepolitanischen Inschriften sich findet, die der Zeit des Königs Darins I. zugeschrieben werden (bei Spirage, i.) wird von den Erklärern verschieden gedeutet. Diese Erklärungen hat Spirage, (Altpers, Keilinschriften II. A. S. 115 ff.) zusammengestellt und daran seine eigene Erklärung geknüpft. Spiegen übersetzt das Wort durch "Hochbau", was vom Standpunkt der Etymologie auch vollkommen richtig ist. Ich glaube nun diese zu allgemein gehaltene Erklärung bestimmter fassen zu können, indem ich unser Wort mit dem armen. unn und (andastan) "Landhaus, Sommer-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wenn man Jascht xm, 100 und in dem damit identischen xix, 86 uz-wažat (Aorist und nicht Imperfectum, siehe Justi, Wörterb. S. 264) liest, dann ist allerdings altpers, awažam als Aorist von waz aufzufassen und steht der Erklärung von nijapišam als Aorist von pis nichts im Wege.

frische' identificire. Dieses dem mittelpersischen Sprachsehatze entnommene Lehnwort lässt im Pahlawi (andastān) voraussetzen, welches unser ardastāna genau wiedergeben würde.

Die ursprüngliche Bedeutung des Wortes scheint mir nicht, wie Spiegel und Anderen, "Hochbau", im Sinne eines zu einer grösseren Höhe aufgeführten Baues, sondern im Sinne eines auf einer Anhöhe aufgeführten Baues zu sein, eines Baues, welcher bestimmt war, während der heissen Jahreszeit den Winden grösseren Zutritt zu gewähren, woraus die Bedeutung "Sommer-Residenz, Landhaus" sich entwiekelte.

Ieh möchte demnach die Inschrift L übersetzen:

"Steinerne Sommer-Residenz, von einem Clangenossen des Königs Darius ausgeführt."

Die Inschrift braucht deshalb, weil der Name des Königs Darius in ihr vorkommt, nicht nothwendig in die Zeit dieses Königs versetzt zu werden.

Die Inschrift besagt bloss, dass ein Clangenosse des Begründers der herrschenden Dynastie, also ein Verwandter der königlichen Familie, das Gebäude gebaut habe.

# adakaij.

Dieses Wort wird von Seiegen (Glossar) als sehr zweifelhaft angegeben, weil es bloss an verstümmelten Stellen vorkommt, wo entweder das Wort selbst oder der Sinn des Satzes unsieher ist. — So viel ich sehen kann, sind Anfang und Ende des Wortes so ziemlich sieher, dagegen ist die Mitte unsieher. Was mich aber an der richtigen Lesung des ganzen Wortes besonders zweifeln lässt, ist die völlige Unmöglichkeit für dasselbe eine passende Etymologie aufzustellen.

Betrachtet man jene Stellen, wo adakaij gelesen wird, so sieht man, dass es denselben Sinn wie adā involvirt und dass man durch Substituirung von adā an Stelle des verdächtigen adakaij den Sinn des Satzes gar nicht andern würde. — Auf Grund dessen möchte ich adakaij ganz eliminiren und adaij an dessen Stelle setzen. Dieses adaij steht für adait und ist aus adā-it entstanden, ebenso wie naij aus nā-it hervorgegangen ist.

# Der Quantitätswechsel im Auslaute vedischer Wörter.

Von

#### Dr. Jos. Zubatý.

#### (Fortsetzung)

3. Ziemlich selten ist im Veda die Form auf -thanå. Sie kommt in der Rksamhitā nur in 19 Belegen vor (Avery 236, 256), wovon noch für unsere Zwecke drei entfallen, da in denselben das anslantende -å mit dem folgenden Anlante zusammengezogen ist (višāthana x, 94, 10, vádathana 1, 103, 5, d, sthana x, 94, 10). Nur viermal finden wir -thanā, zwölfmal -thana. Allerdings stehen Formen auf -thana fast immer vor einer Pause, namlich im Ausgange eines Hinterstollens (in prayāthána ym. 27, 6, b, risāthana x, 48, 5, d und sthána x, 63, 6, b), im Ausgange eines Vorderstollens (in sthána - trišú 1, 105, 5, a, sthána y, 87, 6, e. viii, 30, 1, a. ix, 69, 8, e, sthána y, 59, 3, c. x, 94, 10 c. 97, 9, c) und vor der Casur einer Langzeile (in  $y\bar{a}thana$ ı, 39, 3, ev; mur einmal finden wir sonst -thana, nämlich  $p\bar{a}$ katrá sthana deráli vm. 18, 15, a, wo die Kürze höchst wahrscheinlich dem Metrum zu verdanken ist. Die Form -thanā steht nur inmitten des Verses vor einfacher Consonanz, allerdings, pāthánā çaṃsāt | tánayasya puštišu 1, 166, 8, d ausgenommen, immer so, dass -nā eine entschiedene Ausgangshebung ausmacht (in yathánā 1, 23, 11, e, yāthanā v, 55, 7, c. 57, 2, d). Die Formen auf -thanå sind übrigens zu selten, als dass man über das Vorkommen der einen oder der anderen Variante etwas mehr als Vermuthungen aufstellen könnte; man vergleiche auch unten -tanå.

4. Auf eigene Schwierigkeiten stösst man, will man die eonjunetiven und imperativen Formen auf -ā in Betraeht ziehen. Die 2. Pers. Sing. Imperat. lautet bei den thematischen Verbis auf -ā -a aus, die 1. Conj. auf -ā (ob auch -a?); und leider ist es in vielen Fällen schier unmöglich mit voller Entschiedenheit zu bestimmen, ob diese oder jene Form eine 1. Sing. Conj. oder eine 2. Sing. Imperat. ist. Und doch sind beiderlei Formen natürlich grundverschieden: das -ā der ersteren geht auf altes -ō zurück, während das -ā der anderen, da wir schwerlich einen Grund haben können, dieselbe von den europäischen Imperativen auf -e treumen zu wollen, offenbar ein ē repräsentirt.

Es steht fest, dass keine unzweifelhafte 1. Pers. Sing. Conj. im Veda je auf -ă auslautet, diese Formen stehen somit eigentlich ausserhalb unserer Aufgabe: nachdem aber der Pada — jahá mykšá ausgenommen - ihre Endung, man weiss eigentlich nicht recht warum, mit -å wiedergibt, wollen wir sie der Vollständigkeit halber hier nicht unerwähnt lassen. Allerdings wollen wir uns nur auf die unzweifelhaften Belegformen beschränken; es sind dies die Formen anajā ayā jahá (?) bravā mṛkšá rīradhā stávā (3) stavā hinavā. Wie gesagt, bieten diese Formen im Samhitatexte immer -ā, wiewohl, eine einzige Stelle ausgenommen (x, 89, 1, a), die Länge auch bloss dem Metrum zu verdanken sein könnte. Die betreffenden Belegstellen wollen wir hier mittheilen: x, 89, 1, a, indram stavā | nytamam yasya mahna n, 11, 6, a. c. d: stávā nú ta | indra pūrviá mahini — stávā vájram | bāhuór uçántam — stávā hárī | suriasya ketü. 18, 18, 2, a: náhám áto | nír ayā durgáhāitát. v, 54, 1, b: imám vácam | anajā parvatacyúte. viii, 45, 37, c: jahá kó asmád īšate? viii, 74, 13, d: mykšá çīršá caturnám. x, 30, 1, d: prthujráyase | rīradhā surrktím. x, 39, 5, a: purāṇā vām | vīriā prá bravā júne. x, 95, 13, c: prá tát te | hinavā yát te asmé.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergleiche Avery 237, 267, wo anojā 1,  $jah\dot{a}$  1 (?),  $st\acute{v}v\bar{a}$  4 zu ergänzen, respective corrigiren. Avery's arc $\bar{a}$  voc $\bar{a}$  ziehen wir aus dem oben angeführten Grunde lieber nicht hieher.

5. Wollen wir in Bezug auf die Quantität des Auslautsvoeales die Verbalendung -mā einer Prüfung unterziehen, so müssen wir zunächst die hiehergehörigen Formen in zwei wesentlich gegen einander abstossende Gruppen theilen: die eine machen die indicativen Perfectformen, die andere die übrigen Verbalformen auf -mā aus Man hat schon längst hervorgehoben, dass die ersteren bei weitem häufiger und constanter im Auslaut ein -ā aufweisen denn die letzteren; und setzen wir voraus — zu einer entgegengesetzten Annahme schen wir uns ja schwerlich darch irgend einen triftigen Grund veranlasst — dass die Endung -mā im Ind. Perf. einerseits, in den übrigen Verbalformen anderseits von Hans aus eine und dieselbe ist, so können wir eine Erklärung der berührten Erscheinung kaum irgend anderswo suchen, als in der Verschiedenheit der Betonung von beiderlei Formen: die Perfectformen auf -mā bewahren constanter die Länge, aus dem Grunde, weil sie immer oxytonirt sind.

Die in der Rksamhitä vorhandenen Belege von Perfectformen auf -mā lassen bis auf wenige Ausnahmen noch sehr deutlich die alte Regel durchschimmeru, wonach von den beiden Varianten die mit kurzem Auslaute ursprünglich nur vor einer Pause (oder vor einer Doppeleonsonanz) gebräuchlich war. In der Samhitā kommen unsere Formen in 98 Belegen vor, darunter dreimal mit dem folgenden vocalischen Anlaute zusammengezogen (jaganma iv, 16, 18, tasthima ıx, 112, 3, sušumá 1, 137, 1). Sonst erscheint -ma 33mal, -mā 62mal Die kurz auslautende Variante erscheint nun fast nur vor einer Pause, hier aber ohne jedwede Ausnahme: so am Schlusse eines hinteren, beziehungsweise selbständigen Stollens (ācimá 1, 161, 1, b, ādima 1, 161, 1, d, didhima vni, 99, 3, d, paptima ix, 107, 20, d, ähnlich i, 187, 11, b. v, 8, 4, b. 25, 9, b. 85, 8, b. vi, 27, 3, b. vii, 21, 4, b. vm, 25, 17, b 1x, 16, 2, c. x, 12, 8, b. 15, 13, b), am Schlusse eines Vorderstollens (dadāçimá 1, 86, 6, a, ywyopimá vn, 89, 5, c, sedima vIII, 49, 6, a), natürlich auch vor der Cäsur in einer Langzeile (upārimá x, 164, 3, b, nindima 1, 161, 1, c, vidmá x, 15, 13, b

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Avery, S 251, wo vidmė 34 zu corrigiren und vivišma zu streichen ist Wiener Zeitschr i d Kunde d. Morgent III Bd 11

in einem viersilbigen, ānaçma x, 31, 3, c, yayujma vm, 50, 12, a. vidmá vi, 21, 6, d, vidma v, 48, 5, c. vii, 99, 1, c. x, 40, 11, a in einem fünfsilbigen Vordergliede). Vor einer Doppelconsonanz erwarten wir natürlich von vorneherein auch die knrze Endung: in dem einzigen hichergehörigen Belege hat unter dem Einflusse des Metrums die Länge gesiegt: 1, 101, 9, b, trāyā haviç | cakṛmā brahmavāhaḥ.\! Nur siebenmal begegnen wir dem Falle, dass mitten im Verse trotz der folgenden einfachen Consonanz die kurz auslautende Variante gewählt erscheint. Viermal handelt es sich dabei um die dritte Silbe nach der Cäsur in einer Langzeile mit viersilbigem Vordertheile, wo darch das Metrum entweder die Kürze oder die Länge metrisch zu rechtfertigen ist, je nachdem der Vers nach dem jungeren oder dem älteren Principe gebant ist: yád vo derāc | cakṛmá jihváyā guvá x, 37, 12, a, ähnlich m, 1, 2, a, vm, 61, 8, e, x, 100, 7, a (sämmtlich mit cakṛma). Die übrigen drei Verse, sämmtlich Achtsilbler, sind mir rythmisch unklar: ná ghã ridma çavasānāt vm. 2, 22, b. ridma dātáram isám | vidmá dātáram rayīnam vm. 46, 2, b, c.

Lang erscheinen die Perfectformen auf -mā 62mal, die oben angeführte Stelle 1, 101, 9 ausgenommen immer immitten des Verses und vor einfacher Consonanz, also ganz der alten Regel gemäss. Ein Verhältniss 7:61 ist zu ungleich, als dass es dem blossen Zufalle zu verdanken sein könnte. Es ist selbstverständlich, dass die vedischen Sanger Formen auf -mat im Einklange mit den metrischen Bedürfnissen zu gebranchen bemüht waren. Wir finden demnach die Endung -ma vor Allem in den entschiedenen Ausgangshebungen ein der sechsten Silbe eines Achtsilblers in cakrma 11, 5, 8, d, tasthimā x, 136, 3, b, ratimā n, 5, 7, d, sušuma vm, 17, 1, a, in der vorletzten Hebung einer Jagatīzeile in sedimā 1, 89, 2, c, in der drittletzten Hebung einer Langzeile in cakrmā 1, 31, 18, b, 19, 2, 14, b, 17, 18, a, vu, 86, 5, b, cakrmā 1, 76, 3, d, 162, 7, d, m, 52, 7, a, x, 15, 4, b,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Möglicher, ja wahrscheinlicher Weise hat die Wahl der lang anslautenden Variante auch der Schluss der vorangehenden Strophe veranlasst etvaga havie | cokemā satyarādhale.

ravimā III, 14, 5, a); ferner in der dritten Silbe nach der Cäsur in einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede (yāt sīm agaç | cakṛmā tāt sā mṛļatīt 1, 179, 5, c, ālmlich cakṛmā 1, 185, 8, a. II, 27, 14, b. IV, 3, 2, a. 12, 4, b. 54, 3, a. V, 85, 7, d. VIII, 46, 25, c. X, 10, 4, a. 70, 8, b. cakṛmā 1, 101, 8, d [9, b]. 171, 4, d. III, 58, 2, d. X, 12, 5, b, dadhimā X, 42, 6, a, ravima III, 32, 2, b. 35, 1, d. V. 43, 3, d). An sonstigen Versstellen erscheint -ma vor einfacher Consonanz 28mal / jagṛbhmā 2, marmṛjmā, ravabhmā, ravimā, vavanmā, vidmā 22).

6. Ganz anders verhalt es sich mit den übrigen Verbalformen auf -mā, die so häufig in den vedischen Hymnen vorkommen, dass uns hier die Statistik in Bezug auf unsere Frage einen wo möglich unzweifelhaften Aufschluss zu geben vermag. In der Rksamhitā kommen Formen auf -mā, die nicht Ind. Perf. sind 662mal vor: 80mal mit einem folgenden vocalischen Anlaut zusammengezogen, 547mal mit -ma, und nur 36mal mit -mā. Das Verhältniss 547; 36 ist für -mā jedenfalls ein sehr ungünstiges, umsomehr als in der Zahl 86 der Refrain ågne sakhyé | må rišāmā vayán táta (1,94,1—14) 14 Belege ausmacht.

Formen auf -må stehen selbstverständlich überall, wo sie durch die allgemeinen Regeln geboten erscheinen. Sie stehen immer vor Doppeleonsonanz, so äkarma çrayantalı vni. 2, 3, b, üganma jyötir i, 50, 10, d, aganma tripastiám vni. 39, 8, c, ahnlich i, 16, 9, c, 75, 2, c, 94, 3, a, n, 9, 3, b, v, 45, 5, d, vi, 5, 7, d, vii, 52, 1, d, viii, 48, 9, c, x, 2, 4, a, 51, 3, a 106, 11, a, 128, 5, d, Sie stehen immer in der Pause, daher im Ausgange eines hinteren oder selbstandigen Stollens (z, B, äkarma in, 14, 7, c, v, 29, 15, b, äganma iv, 5, 12, d, aganma in, 33, 3, b u, s, w., im Ganzen 113malı, im Ausgange eines Vorderstollens (z, B, aganma x, 2, 3, a, abhāma vi, 44, 10, a, arāma vii, 56, 21, a u, s 5, im Ganzen 58mal; darin sind begriffen auch

Avery, S. 239 (wo cryavāma 1 zu erganzeu). 240. 242 (wo vidņuma 30, mādema 21 zu lesen). 248. 252. 254, 255 (dhāma 1, vrjyāma 1), 256, 257 (sanēma 11).
 259 (ješāma 2, vamsāma 2, sākšāma 1), 260—262, 264, 267—269, 271, 272

Fälle wie ahema | çravasyá 11, 19, 7, a, ähnlich 1, 129, 2, a. 180, 10, a. iv, 4, 15, a. v, 45, 5, a. vii, 37, 4, c. viii, 54, 8, a. x, 59, 3, a. 94, 1, a, wo der folgende Stollen mit einer Doppelconsonanz anhebt): immer steht nur -ma vor der Cäsnr einer Langzeile, wie z. B. in agāma x, 18, 3, c, agrabhīšma v, 30, 12, d n. s. w., im Ganzen 140mal. Nach den allgemeinen Sprachregeln stünde die kurz auslautende Nebenform 326mal, gegen dieselben, d. h. inmitten des Stollens vor einfacher Consonanz nicht weniger als 221mal. Darans geht auch hervor, dass aus dem Vorkommen der Kürze -ma schwerlich irgend welche verlässliche Schlüsse über die rythmische Beschaffenheit der betreffenden Versstellen zu ziehen sind. Es ist ganz natürlich, dass immer nur die Kürze gewählt wurde, wo sie allein mit dem Metrum vereinbar war: können wir ja die Endung  $-m\bar{a}$  bei unseren Formen nur mehr für eine selten gebrauchte Antiquität ansehen. Wir finden somit immer nur -må in den unzweifelhaften Ansgangssenkungen, wie in der letzten Senkung eines Achtsilblers (z. B. ásanāma vm, 47, 18, a, kṛṇavāma viii, 62, 4, a, āhnlich i, 36, 2, b, v, 53, 15, c. vm, 92, 31, c. x. 9, 3, a), in der vorletzten Senkung derselben Versart (z. B. atakšma vm, 6, 33, c, agyāma m, 11, 8, b. v, 70, 2, b n. s., im Ganzen 22mal), in der letzten Senkung eines Jagatīstollens (*vidhema* ı, 114, 2, b, çūçuyāma vm. 2, 12, c, siāma 11, 2, 12, a), in der vor-Jetzten Senkung einer Langzeile (z. B. in aganma 111, 31, 44, c. vi, 47, 20, a, ágāma 1, 31, 16, b, anumádāma 1, 102, 3, b, sonst noch 43mal). Ferner steht nur -ma in der zweiten Silbe nach der Casur einer Langzeile (etám çárdham | dhāma yásya sūréh 1, 122, 12, a); anch die dritte Silbe nach derselben Cäsur bei viersilbigen Vordergliedern wird nur durch *-m*å gebildet *:ayā dhiya | siāma devāgopāḥ* v, 45, 11, c, nrbhir vṛtráṃ | hanyama çūçuyāma ca vm, 21, 12, c. devámdevam | hurema väjasätaye vm, 27, 13, c). Finden wir ja -mä sogar in einer unzweifelhaften Ausgangshebung, wenngleich nur in fünf Belegen und in einer Hebung, die anch sonst öfters vernachlässigt wird, namlich in der drittletzten einer Langzeile (indratuotāḥ sāsahyāma prtanyatáh 1, 132, 1, b, vayám agne | vanugāma tuótāh v, 3, 6, a, a te máno | vavrtyāma maghaya vn, 27, 5, b, rátham

157

yuktám | asanāma sušámaņi vm, 25, 22, c, tmánā tánā | sanuyāma tuotāh x, 148, 1, d). $^1$ 

Die regelrechte Satzdoublette mit -mā ist in der Rksamhitā nur mit 36 (respective 23) Belegen vertreten. Es lässt sich von vorneherein erwarten, dass dieselbe zunächst unzweifelhaften metrischen Bedürfnissen dienstbar sein wird. Wir finden demgemäss -mā fast nur in der drittletzten Hebung einer Langzeile (in avocāmā x, 80, 7, b, īvayāmā x, 114, 11, c, rdhyamā ıv, 10, 1,² kṛṇavāmā ı, 94, 4, a. 165, 7, e. v. 15, 6, a. x, 2, 2, e, cayemā ı, 132, 1, f, citayemā ıı, 2, 10, b, cukrudhāmā ıı, 33, 4, a, dhārayāmā ıv, 58, 2, b, bravāmā ıv, 58, 2, a. v. 42, 6, b, mahemā ı, 94, 1, b, minavāmā v. 45, 5, b, rišāmā ı, 94, 1—14, d, ruhemā x, 63, 10, d. 14, d, ranuyāmā ı, 73, 9, b, cṛṇavāmā ıı, 33, 10, a). Ziemlich befremdend sind daher die Achtsilbler yak-sām bhujema tanūbhih v. 70, 4, b, der einer uns völlig unklaren Versgattung angeliört, und ranémā rarima rayām ıı, 5, 7, d, vanemā te abhtistibhih viu, 19, 20, d; vanémā ıı, 5, 7, d könute man am Ende als dem folgenden rarima nachgebildet erklaren

Alles zusammen übersehen, bilden die nichtperfectischen Formen auf -mű, bei denen sehon im Veda die eine Satzvariaute -mű das ganze Gebiet beherrseht, einen sehr markanten Gegensatz zu den perfectischen, die im Ganzen der alten Regel tren geblieben sind

- 7. Per analogiam wird wohl Jedermann geneigt sein zu erwarten, dass aneh die duale Endung -ra im Veda der pluralen -ma
- <sup>1</sup> Geschützt durch  $Pr\bar{a}^i$ , 528, 534, mit Ausnahme von den Versen v. 3, 6, a. x. 148, 4, d. die in Folge der escheinbaren) Doppelconsonauz tv- im  $Pr\bar{a}t$ , nicht erst angefuhrt werden mussten:  $tr\bar{a}$ - $\bar{a}t\bar{a}h$  zu lesen verbietet wohl  $vir\bar{a}iv$  viriat |  $va-nny\bar{a}m\bar{a}$   $tv\bar{o}t\bar{a}h$  1, 73, 9, b. Das Hinterglied von 1, 132, 1, b. ist identisch mit den Achtsilblern 1, 8, 4, c. vm, 40, 8, d. ix. 61, 29, c.
- <sup>2</sup> Der Vers ist nathflich zu trennen ögne tóm adyó þógvam nó skimāih þrástum nó bhadvám hrdispream þráhgómā rdhúmā? ta ohāih; ahulich die siebente Strophe hrtim cid dhó smā þónemi dreso þógna inosi þmórtāt itthå þyðjamānād rtāvah. Neben dem Umstande, dass solcher Strophenban, wie er ums 19, 10 vorliegt, ganz vereinzelt im Veda ist, mag die falsche Anftassung desselben in den ums vorliegenden Texten darin ihren Grund haben, dass rdhyāmā accentuirt ist, was nach der Cäsur immerhin zu berechtigen ist (vgl. oben n. S. 313), den Redacteuren umserer Texte aber nur mit einem Stollenanfange vereinbar erschemen mochte.

ähnlich sich verhalten werde. Leider steht uns hier ein zu unvollständiges Material zu Gebote, als dass wir auf dessen Grund irgend eine verlässliche Aufklärung hoffen könnten. Perfectformen auf -vå kommen überhaupt nicht vor, sonstige Dualformen auf -va im Ganzen in 18 Belegen, wovon noch zwei entfallen, da sie contrahirt erscheinen (jáyāva 1, 179, 3, e, çáṃsāva 111, 53, 3, a). In allen seehszehn uns für unsere Frage zu Gebote stehenden Belegstellen finden wir nur -ra, -vā vielleicht bloss zufälliger Weise kein einziges Mal. Im Stollenausgang steht ájāva 1, 179, 3, d, açnavāva 1, 179, 3, b, pibāva x, 83, 7, d (in Hinterstollen), carāva vu, 88, 3, e, ranāva x, 98, 3, c (in Vorderstollen), vor der Cäsur einer Langzeile ruhāva vii. 88, 3, a. vrheva x, 10, 7, b. Inmitten des Verses vor einfacher Consonanz, also wider die allgemeine Regel, falls sieh dieselbe ursprunglich auch auf -va erstreckte, steht -vă in irayāva vu, 88, 3, b, kṛṇavāva m. 53, 3, b. janghanāva vm, 100, 2, d. x, 83, 7, b. riņacăra vm. 100, 12, c (in allen diesen Fällen macht -ră eine unzweifelhafte Ausgangssenkung aus), yujyāva vn, 62, 11. b, hánara vm, 100, 12, c. x, 83, 6, c. 124, 6, c.

8. In einem sehr grossen Masse weisen die im Veda sehr häufigen Formen 2. Pers. Plur. auf -tā das Schwanken zwischen beiden Quantitäten auf, und, wir wollen es gleich sagen, trotz einer ziemlich bedeutenden Verwirrung schimmert im vedischen Sprachgebrauch dennoch ziemlich stark die alte Regel hindurch, wonach der lange Auslaut mitten in einem syntactischen (metrischen) Ganzen vor einfachen Consonanten, sonst die Kürze üblich gewesen war. Diese Formen kommen in der Rksamhitā in 716 Belegen vor, 2 wovon 77, mit folgendem vocalischen Anlante zusammengezogen, für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Avery 239 (wo ajava 1 zu erganzen), 241, 264, 270

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Avery 242, 245 éta und meñjata ist hier zu streichen, terner zu corrigiren, respective zu ergänzen pātá [1 pā] 79, pātá [2 pā] 3, juháta 12. didhṛtá 1, ynyóta 10, prīnāta 1, erāṇīta 1, strṇīta 3, janata 1, takṣata 8, būdhata 1, vardhata 2, çambhata 2, saccata 4, tirata 2, yndhyata 1, haryata 1), 248 (atašṭa 3, apinvata 3, acapata 1, ājata 3, aṣrjata 2), 253 (rarāṇátā 1, 171, 1 von uns nicht mitgezählt, da es schwerhch ein Verbum finitum ist), 254 (akhyata 1), 266 (gruta 3), 258, 259 (bhakšata 1), 261 (grabhīsta 1), 262, 265 (panāyata 1), 268, 269, 271 (ninikta 1).

159

uns ohne Belang sind. Die kurz auslautende Form - $t\bar{a}$  ist 474mal zu belegen (eine Zahl, worin allerdings auch  $p\bar{a}ta$  in dem nicht weniger als 79mal zurückkehrenden Schlussverse der Vasišţha's enthalten ist), die Form - $t\bar{a}$  nur 165mal.

Um zunächst die hänfigere Form zu erledigen, so erscheint sie 374mal im Einklange mit den allgemeinen Sprachregeln. Nämlich 33mal vor ciner Doppelconsonanz (z. B. árcata prá vi. 45, 4, b. vni. 69, 8, a, asrjata svanjegblih x, 67, 8, d, ähnlich 1, 168, 4, b. vm, 80, 10, c. x, 32, 8, c. 10, c. 48, 9, b u. s. ö.). Interessant ist, dass der Vers 1, 15, 9, b = x, 14, 15, b; juhóta pró ca tišthata in AS, juhótā hat (Benfey iv. 2, 20); die Rksamhitä bietet unseres Wissens nie -tā vor einer Doppelconsonanz. Ferner steht -tå fast immer in der Pause, Immer in der vollen Panse, d. h. am Schlusse eines hinteren oder selbständigen Stollens (so z. B. in ákhyata 1, 161, 13, d. átakšata 1, 86, 3, b, atasta 1, 163, 2, d. m, 51, 12, d. n. s. w., im Ganzen 129mal). Mit einer einzigen Ausnahme steht tå am Schlusse von Vorderstollen, im Ganzen 62 mal (z. B. in ágacchata 1, 161, 6, c. ataksata 1, 161, 7, e. apingata m, 60, 2, a. apingata i, 110, 8, a. natürlich nm so eher, wo sich zur Pause anch die Position gesellt, wie vi, 15, 6, a. vm, 41, 6, c. 69, 8, a. x, 18, 2, a). Die erwähnte einzige Ausnahme bildet ábhud idám | rayúnam ó sá bhušata rátho résagran | mádata manisinali 1, 182, 1, wo blaisata möglicherweise durch das folgende mådata veranlasst worden ist. Mit vereinzelten Ausnahmen steht terner -tå vor der Casur einer Langzeile: so 121mal in einem viersilbigen Vordergliede (z. B. in akarta w. 35, 5, a. b. agucchata 1, 110, 2, d, údadota x, 64, 12, b, in dem 78 wiederkehrenden yūyám pāta ; mit Position iit tisthata | prii x, 53, 8, b), 29 mal in einem Funfsilbler (z. B. in ita x, 14, 9, a. 108, 10, d, karta 11, 29, 1, b, x, 63, 7, d, gantá vi. 49, 11, b; mit Position yacchata | dripáde x, 37, 11, b). An Abweichungen können wir da folgende Verse anführen: ghetom uksatā | mádhuvarņam árcate 1, 87, 2, d, tám prechatā | sá jagamā sá veda 1, 145, 1, a, purblu rakšata | maruto yām ārata 1, 166, 8, b, indram it stotā | rřšanam sáca suté viii, 1, 1, c.

Es erübrigen 100 Fälle, wo -tă gegen die Regel steht, nämlich immitten des Verses vor einfacher Consonanz. In 33 Stellen macht nun dieses -ta eine unzweifelhafte Schlusssenkung aus; so die letzte Senkung eines Achtsilblers (punītá 1x, 67, 27, c), die vorletzte Senkung desselben Versmasses (1, 3, 8, b. 23, 19, c. 21, a. 80, 9, b. 172, 3, c. n, 41, 14, c. v, 51, 2, c. vn, 59, 3, d. vm, 2, 38, c. 18, 10, b. 32, 17, c. ix, 46, 4, b. c. 62, 18, b. x, 19, 1, b. 85, 33, b. 93, 15, c. d. e. 97, 19, d. 137, 6, d. 176, 2, b. 188, 1, b), die vorletzte Senkung einer Langzeile (arinīta 111, 60, 2, b, arinīta 1, 161, 7, a. iv, 36, 4, b, ggnīta x, 15, 6, b, jigāta i, 85, 6, b, datta x, 51, 8, b, nayata x, 66, 12, b, yanta vm, 18, 21, c, yātá m, 33, 12, b). Auch die dritte Silbe nach der Cäsnr einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede mag rythmisch eine Kürze verlangen: wir finden so -tä in avata vn. 38, 8, a, ŭrguta n. 14, 3, d, krguta v. 57, 7, e. vm. 18, 11, c, älmlich n, 2, 1, a. 14, 2, c. 34, 6, c. 37, 1, c. m, 6, 1, b. 52, 8, a. iv, 58, 10, c. v, 43, 3, b. 55, 10, a. vii, 38, 8, c. 57, 2, d. 5, d. viii, 100, 3, a. x, 18, 2, d. 35, 12, a. 42, 1, e. 50, 11, d. 53, 6, c. 95, 10, d. 100, 2, a. 101, 12, b. 103, 2, a. 110, 5, d. Es bleiben noch 40 Stellen übrig, deren metrische Beschaffenheit noch zur Sprache kommen soll, soviel dieselbe uns einigermassen klar ist.

Die lang auslautende Variante -tā könnnt also wie gesagt 165 mal vor. Die fünf bereits erwähnten Stellen — 1, 87, 2, d. 145, 1, a. 166, 8, b. 182, 1, a. viii, 1, 1, c - abgerechnet steht -tā immer mitten im Verse vor einfacher Consonanz: wir haben so 160 Fälle mit regelrechtem -tā gegen 100 mit dem gegen die ursprünglichen Regeln verstossenden -tā. Hänfig genug, nämlich 89 mal, steht -tā in den unzweifelhaften Hebungen des Stollenansganges. So in der vorletzten Hebung einer Langzeile (arcatā 1, 101, 1, a, avatā x, 97, 14, d, avitā vii, 59, 6, a, takšatā ni, 54, 17, d. iv, 36, 8, d. 9, b, dākšatā vii, 32, 9, a, dēņhatā x, 101, 8, d, dhūnutā x, 66, 14, d, pāgyatā iv, 26, 1, d, pušyatā i, 94, 8, c, mṛļātā i, 171, 4, d. v, 57, 8, a. vi, 51, 5, b. vii, 60, 10, d. x, 34, 14, a, yācatā x, 48, 5, c, rākšatā n, 34, 9, b. vocatā n, 27, 6, c. viii, 48, 14, a. x, 128, 4, d, çrutā x, 63, 2, d,

saccată in, 16, 2, a, siñeată x, 37, 5, d, haryată v, 54, 15, e), în der drittletzten Hebung desselben Versmasses (akmutā 1, 110, 3, d, ádadhātā vn, 33, 4, d, anayatā x, 61, 27, e, abhavatā w, 35, 8, a, amuňcatā 1v, 12, 6, b. x, 126, 8, b, arcatā 11, 1, 4, b. vn, 58, 1, a, avatā II, 31, 2, a. x, 35, 11, b. 103, 11, d. 107, 11, c, itā x, 30, 3, b, kṛṇutá v, 49, 5, c, kṛṇutā x, 68, 11, a. 78, 8, a, gatā viii, 20, 2, e, janayatā m, 29, 5, d, tapatā vm, 89, 7, e, taratā x, 53, 8, b, dakšatā vii, 97, 8, c, nayatā x, 101, 2, d, paptatā i, 88, 1, d, piprtā x, 63, 8, d, prnatā 11, 14, 11, e, bharatā vn, 46, 1, d, bhávatā 11, 39, 9, e, bhavatā 11, 29, 6, a, bhūtā v1, 50, 11, d, mádatā 1, 182, 1, b, muňcatā m, 53, 11, b. iv, 12, 6, e. x, 126, 8, e. mṛļátā vi, 50, 11, d. yacchatā x, 63, 12, d, yōtā vm, 57, 3, d. 1x, 97, 20, d, rīradhatā vi, 51, 6, b, radata 1, 64, 9, a. x. 94, 1, b, epputā x, 30, 8, d, sacatā x, 75, 5, b, sādayatā x, 30, 11, b, sincatā x, 101, 7, d, spreata x, 70, 5, a); ebenso in der vorletzten Hebung eines Achtsilblers (in ibigatā 1, 191, 6, d, urusgatā v. 87, 6, d. gāyatā 1x, 11, 1, a. jáyatā x. 103, 13, a. juhuta vn, 15, 1, b. x, 14, 13, b, dhāvatā vm, 100, 7, a. ix, 11, 5, c. 106, 9, b, namasyata 1, 84, 5, d, bharatā 111, 10, 5, b, vanatā viii, 7, 9, e, vrhatā van. 67, 21, e, cumbhatā 1, 21, 2, b, crinta 1, 86, 2, e, criitā i, 23, 8, e = n, 41, 15, e, siheata ix, 107, 1, a, sejatā i, 9, 2, a). Mit Vernachlässigung einer Schlusshebung, die übrigens öfters als irgend eine andere vernachlässigt erscheint, finden wir folgende zwei Verse: potrad á sómam | pibata diro narah u, 36, 2, d, á bhesajásya | vahata sudānavah vm. 20, 23, b; da jedoch weder pibata noch rahata unter den Ausnahmen Prāt. 528 ffg. angeführt wird, wird wohl auch hier -tā zu lesen sein.

Die dritte Silbe nach der Casur einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede wird durch  $-t\bar{a}$  an folgenden 15 Stellen gebildet: sam vatsénāsrjatā mātáram punah 1, 110, 8, b, ná jānīmo | náyatā baddhām etám x, 34, 4, d, silmlich pipṛtá 1, 115, 6, b, pibatā 1, 161, 8, b, pṛṇatā 11, 11, 10, b, bháratā 11, 14, 6, d. 7, d. viii, 62, 1, a, bharatā 1, 136, 1, b, bháratā 1, 107, 1, b, madatā 1, 51, 1, b — à gatā 1, 106, 2, b, x, 35, 11, a, pacyatā 1, 103, 5, a, sincatā 11, 14, 1, b. Formen auf -tā in derselben Stellung haben wir oben angeführt. Es crūbrigen

56 Stellen, wo Formen auf -tā in anderen Stellungen als den bisher erwähnten inmitten des Verses vor einfacher Consonanz stehen; es sind dies die Formen attā itā itā (3) iyartā iškartā hártā (3) kartā gántā (5) gantā gūhatā juhotā (3) dádhātā (3) didhṛtā dhātā (2) dhāvatā pácatā punātā bháratā (2) mánthatā yácchatā yántā yuyötā vídhyatā çiçītā (2) çṛṇutā çrota (4) sunótā (3) sṛjátā (2) sótā sotā (2) stotā sthātā hatá hinotā.

(Fortsetzung tolgt.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ksamā rāpo maruta ūtmrasya na iskartū vihrutam pūnah. Dasselbe iškartū ist ein Nom ag viii, 1, 12° sāmdhūtā samdhim maghāvā purūvāsur iškartā vihrutam pūnah. Ein analoges Beispiel der änsserlichen Wiederholung, die sich die vedischen Sänger zuweilen erlaubten, ist z. B crōtā hāram vi. 23, 4, 24, 2 neben v, 87, 8, 9, wo crotā einmal ein Nom, ag, das anderemal ein Imperat. ist; vgl. auch āva spṛdhi v, 3, 9, a neben āva spṛdhi vn. 82, 9.

# Beiträge zur Erklärung des Vendidad.

Von

### Friedrich Müller.1

### Vendidad II, 85 (Spiegel).

Hier lantet der Grundtext: ma paeso jo witareto-tanus. Spiegel übersetzt dies: "keme Gestalt, die das Mass des Korpers überschreitet". Im Commentar (1, S. 75) bemerkt derselbe Gelehrte, dass paeso sonst Neutr. = ind. pesas hier als Mascul, gebraucht wird und witaretotanus wörtlich "den Körper überschritten habend" bedeutet. Er sagt dann weiter: "die einheimischen Uebersetzer verstehen den Aussatz darunter. Die letztere Erklärung ist offenbar, wie schon von Anderen bemerkt wurde, die richtige. Das Wort paeso im Sinne von Aussatz' findet sich im Hosnangu-Haug'schen Zand-Pahlavi-Glossary pag. 24 und wird die Richtigkeit dieser Aufstellung durch neupers. ييسى .پېسكى .پيس bestätigt. Was nun wtareto-tanus bedeutet, darüber gibt die Huzvaresch-Uebersetzung vollkommenen Aufschluss. Sie sagt nämlich: ne renfie ein rer er voo der Aussatz, wo der Körper abgesondert wird. Sie stellt aber auch frei, paēso als "Aussatziger" zu Geschlagener und dieser ist ein solcher, dessen Korper abgesondert wird: — Darnach muss die oben citirte Stelle übersetzt werden: "nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl diese Zeitschrift ii, 37

der Aussatz, bei dem der Körper abgesondert werden muss'. Doch ist vom etymologischen Standpunkte auch die Uebersetzung möglich: "nicht der Aussatz, welcher über den Körper sich verbreitet'.

### Vendidad II, 129-136 (Sp.).

Um die Beurtheilung dieser überants schwierigen Stelle auch jenen zu ermöglichen, welche die Huzvaresch-Paraphrase nicht bemützen können, erlaube ich mir eine genaue Uebersetzung derselben mitzutheilen.

"Schöpfer! aus was sind also jene Wohnungen in dem War, welchen Džem gemacht hat? -- Darauf sprach Anahümu: Ans jenem sein eigenes Gesetz habenden Lichte und aus jenem den Gesetzen der Natur unterworfenen Lichte. Auf eine Weise erscheint ihr Gang. Das Leiden dieser Welt von uns ist mannigfaltig, dieses (bloss) eines. Es gibt Einige, welche also sagen: Von selbst ist ihnen dieser eine Aublick der Sterne, des Mondes und der Sonne, wenn diese auch nicht vorhanden sind. Und sie halten darauf für einen Tag, wenn ein Jahr vorüber (ist) hapta henti hàmino mắnha panéa zajana. Dort die Beschaftigung. In 40 Jahren, Wintern, werden von Zweien dieser Menschen' zwei Menschen geboren im Paur, Weib und Mann.<sup>2</sup> Und ebenso werden von den Arten der Rinder jenem, der sie hat, geboren. Und diese Menschen leben gut in (ihrem) Leben, d. i. 150 Jahre leben sie. — Es gibt Einige, welche sagen: Sie leben sehr gut in (ihrem) Leben, d. h. sie sterben niemals in jenen Wohnungen des War, welchen Džem gemacht hat.

# Vendidad III, 3-5. (Sp.)

Der Grundtext lantet: äaṭ mraōṭ ahuro mazdā jaṭ bā paiti nā ashawa frajaṭ spitama zara�uŝtra— aēsmo-zasto baresmo-zasto gaō-zasto

<sup>1</sup> Man lese: 14019 14 9 f.

<sup>2</sup> Man lese - Ju 231 3084 no.

<sup>1</sup> Man lese: 214 F.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl diese Zeitschrift n. 41

hāwano-zasto — āχštaēδa daēnaja waća framru miθrem-ća wouru-gaōjaōitîm gaiðjām rāma-ća gāstrem. "Darauf sprach Ahura-Mazda: Wo ein reiner Mann einhergeht o Spitamide Zarathustra — mit Brennholz in der Hand, mit Baresma in der Hand, mit Fleisch in der Hand, mit dem Mörser in der Hand - im Frieden dem Gesetze gemäss mit dem Worte sprechend: Ich will den Mithra, den über weite Fluren gebietenden, preisen und den Rāman-qāstra. Die Huzvaresch-Uebersetzung dazu lautet: 'Darauf sprach Anahümā: Worauf ein reiner Mann einhergeht o Spitamide Zartušt — mit Breunholz in der Hand, mit Barsom in der Hand, mit einem Becher in der Hand; es gibt Einige, welche sagen 'berührend (nämlich den Becher) spricht er'; mit dem Mörser in der Hand — welcher mit Frieden mit dem Glauben der Gnten in der Rede spricht: Dem Jazd Mithra, dem über weite Fluren gebietenden einen Preis, d. h. will ich machen und dann rāmišn qurum, und dieser wird wenn ich es so mache. Es gibt Einige, welche also sagen: Und rāmišn und qarum machend.

Ans der Huzvaresch-Uebersetzung geht hervor, dass der Paraphrast statt guö-zusto etwas anderes, etwa jamo-zusto gelesen hat. Die Note des Paraphrasten 'berührend' (den Becher) mag wohl darin seinen Grund haben, dass er meinte, man könne mit den beiden Händen bloss zwei Gegenstände, nämlich Brennholz und Baresma tragen, nicht aber noch einen dritten und vierten Gegenstand. Wahrscheinlich wird auch für häwano-zusto dieselbe Bemerkung gelten. — ģoiðjām hat der Paraphrast als Nomen gefasst (acc. singular, femin.), da er es durch 🔊 wiedergibt und gem 🕿 hinzufügt. — Nach ihm ist Rāman qāstra das Resultat des Preises des Mithra; Erklärungen, welche wir natürlich nicht anuehmen können.

# Vendidad III, 46 (Sp.).

Die Stelle lautet: upa wā nasuš raēInaļ nāihanaļ haća ćašhmanaļ haća hizumaļ haća paitiš-qurenāļ haća\ frawāzshat haća frašhumakaļ

 $<sup>^{-1}</sup>$  ha'eaist mit einigen Handschriften hier unbedeuklich einzuschieben. Im Texte, welcher dem Huzvaresch-Paraphuasten vorlag, ist es sicher vorhauden gewesen.

haća. Spiegel übersetzt: "So verunreinigt die Nasus von der Nase aus, vom Auge her, von der Zunge, vom Gesichte, vom After her." Diese Uebersetzung ist nicht nach der Tradition, und derselbe Gelehrte hat offenbar, wie aus dem Commentar (1, S. 88) hervorgeht, die letztere sich nicht genau angesehen. Die Huzvaresch-Vebersetzung lautet: "Da verunreinigt die Nasus von der Nase her, vom Auge her, von der Zunge her, vom Gesichte her, vom Penis her (أراح) (أرا

### Vendidad III, 79-83 (Sp.).

Der Grundtext lautet: noit zī īm zå shå jā dargya akarsta shaētē — jā karshja karshiwata — aēibiš taṭ waihhēwš aivi-yšhoi�a²) — iða ćarāiti huraōða jā dargya apu�ra aēiti — aēibiš taṭ waihhēwš arshāno. Ich übersetze wörtlich: "Denu nicht ist diese Erde froh, die lange unbepflügt daliegt — die durch den Pflüger bepflügt werden sollte — dadurch (wird ihr) dieses des Guten: das Bewohnen. — Da (ist) ein Mädchen, ein schön gewachsenes, welches lange kinderlos einhergeltt — dadurch (wird ihr) dieses des Guten: Männer (als Nachkommenschaft). Der Sinn der Stelle ist: die Erde fordert Bebauung durch den Landmann, wodurch sie ihm allein Segen zu spenden vermag, gleichwie ein schönes Mädchen einen Mann fordert, um dadurch seinen Lebenszweck zu erfüllen, nämlich mannliche Nachkommenschaft zu gebären.

Zu dieser Auffassung führt die Huzvaresch-Vebersetzung, welche lautet: "Denn nicht wird der Erde dadurch Annehmlichkeit, dass sie lange ungepflügt daliegt, wenn sie durch Pflügen bepflügt werden soll, d. h. wenn es nöthig ist, sie zu besäen.<sup>3</sup> Ihmen wird dieses Gut: das darauf Wohnen: Samen ist ihr nothwendig. Auf diese Weise

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spiegels Text hat us, wie auch Destür Dürüb las, wofür gewiss mit Aspendiürdži us zu lesen ist.

 $<sup>^2</sup>$  So lese ich fur *aiviyšhoi\varthetanë*, *aivishoi\varthetani*, *aivishoi\varthetana*, welche Lesearten die Handschriften bieten,

Man lese: 1191116 1 1000 10 20.

ein Mädehen, ein schön gewachsenes, lange kinderlos umhergeht. Ihnen wird dieses Gut: und ein Mann ist ihr nothwendig. Wie man sieht, hat der Paraphrast den traditionellen Sinn der Stelle noch ziemlich gut verstanden, aber von der grammatischen Beziehung der einzehen Worte keine richtige Anschauung gehabt. Er übersetzt aēibis einfach durch vooch und arshāno durch den Singular ror, woraus hervorgeht, dass er unter arshāno nicht die männliche Nachkommenschaft, sondern den Ehemann verstanden hat.

### Vendidad III, 87 (Sp.).

Der Grundtext lautet: jo imām zām airi-werezjeiti spitama zara-Bustra hāwoja bazwo dašhina-ća dašhina bāzwo hāwoja-ća. Dies übersetzt Spieger durch: "Wer diese Erde bebaut, o heiliger Zarathustra, mit dem linken Arme und rechts, mit dem rechten Arme und links und bemerkt dazu im Commentar (1, S. 95), dass er hāwoja, dašhina als Adverbia fasse, wodurch sich anch der Genitiv bāzwo statt des zu erwartenden Locativ erklare. — Der letzte Theil der Bemerkung ist mir myerstandlich. — Aber das Eine muss ich bemerken, dass die Stelle keineswegs nach der Tradition übersetzt ist, welche über den Sinn derselben sich ganz klar ausdrückt. - Die betreffende Stelle der Hinzvarcsch-Uebersetzung lautet: ne eine B mitwe web. if yet fin if کو سرد ربع سادا کو دوس فار کو دوس ربع ساده که سرد فارا سلاسکور و مهم مهد wer diese Erde bebaut, o Spitamide Zartust, mit dem linken Arm und dem rechten, mit dem rechten Arm und dem linken, mit der Hilfeleistung des einen zum anderen. Darmach fasste der Paraphrast  $h\bar{a}woja$  und dashinaals Instrumentale und  $b\bar{a}zwo$ als Genitiv des Duals, eine Form, die mit dem Locativ des Duals anhwo im Jasua 41, 5 zu-Nach der Tradition müsste also die Stelle übersetzt sammenstimmt werden: "Wer diese Erde bebaut, o Spitamide Zarathustra, mit dem linken der beiden Arme und dem rechten, mit dem rechten der beiden Arme und dem linken.

### Vendidad IV, 1-2 (Sp.)

- jo nairē nemanuhentē noit nemo paiti-baraiti
- tājuš nemaiho bawaiti hazaiha nemo-barahē.

### I. Der Grundtext:

- Wer einem Manne, dem eine Forderung<sup>†</sup> zusteht, die Forderung nicht zurückstellt,
- Der ist ein Dieb der Forderung durch Vergewaltigung (Beraubung) dessen, der die Forderung übergeben hat.

### II. Die Huzvaresch-Uebersetzung:

Wer einem Manne, dem eine Forderung zusteht,2 dem man verpflichtet ist, sie zu übergeben,3 die Forderung nicht zurückbringt, d. h. nicht gibt, dann ist's ein Diebstahl der Forderung, wenn man dies mit dem Gedanken nimmt, "ich werde es nicht zurückgeben" und es ist ein Raub der Forderung am Leberbringer, wenn man, falls er sie (die Forderung) fordert, sagt: "ich habe es, aber ich gebe es dir nicht."

Dies ist aus dem Awesta klar: Dies geschieht, wenn man sagt: "gib mir etwas und ich werde es dir, wenn du es brauchst, geben," mit dem Gedanken es nehmend "ich werde es nicht zurückgeben". Wenn es ein Anderer nicht weiss, dann ist man an Stelle eines Diebes, wenn es ein Anderer weiss, an Stelle eines Räubers. Wenn man,

¹ ngmah-,Bitte¹, dann "aufgenommenes Darlehen¹ ist vom Standpunkte des Schuldners aufgefasst, während das griechische ဇိန်လာတ "Darlehen¹ vom Standpunkte des Gläubigers gebildet erscheint. — Da es sich um die Zurückstellung des Darlehens handelt, so habe ich den Ausdruck Forderung, welcher den Standpunkt des Gläubigers repräsentirt, gewählt.

<sup>2</sup> نیایشی ist nicht mit نیایشی, wie Spiegel, Au.-Comm 1, 116 meint, zu verbinden, sondern mit نیاز.

<sup>3</sup> Es ist zu lesen: "" nonyo rower frf 3.

sobald er es fordert, sagt: 'ich habe es nicht', dann ist man an Stelle eines Diebes, wenn man sagt 'ich habe es, aber ich gebe es dir nicht', dann ist man an Stelle eines Diebes des Gestohlenen, eines Räubers des Geranbten, ein Betrügerischer, und . . . . dadurch macht man die Drudž schwanger.'

Wie aus der Huzvaresch-Uebersetzung und der zu ihr gehörenden Glosse hervorgeht, muss der Paraphrast statt hazahha nymo-barahē gelesen haben: hazas-ća nymo-barahē "und ein Räuber desjenigen, welcher die Forderung (das Depositum) übergeben hat".

### Die Pahlawi-Glosse zu den Worten dätare . . . ashäum.

In der Huzvaresch-Uebersetzung finden wir bei den Worten datarę . . . aśhaum beinahe regelmässig eine Glosse, welche folgendermassen lautet: אין שייקט שיישט שייעט עייעט שייעט עייעט שייעט שייעט עייעט עייע

Ahnra le créateur (agit) par appel, en adressant la parole aux hommes, les autres par louange au créateur. Alura adresse la parole aux autres êtres et eeux-ci ne lui parlent que pour le louer.' — Diese Uebersetzung ist nicht ganz genau, da hier nichts anderes als die fehlende Copula supplirt werden darf. Es muss dennach übersetzt werden: ,Der Schöpfer Anahitma ist rein (im religiösen Sinne = heilig) durch Verkündigung (seines Willens), die anderen durch das Lob (des Schöpfers)', d. h. dem Schöpfer Ahura-Mazda kommt das Epitheton ašhawan ( ) anahrar, nicht hölüb, wie die Parsen lesen) zu vermöge der Verkündigung seines Willens, während die anderen z. B. Zarathuštra, welcher auch das Epitheton ashawan führt, es nur insofern verdienen, als sie den Schöpfer Ahura-Mazda preisen

### Die Pahlawi-Glosse zu Vendidad II, 16 (Sp.).

Obwohl diese Glosse bereits von Spiegel (Die traditionelle Literatur der Parsen, S. 82) übersetzt worden ist, so gebe ich im Nachfolgenden eine neue Uebersetzung, da Spiegel manche Stelle derselben Wieder Zeitschrift i. d. Kunde d. Morgent III. Ed. 12

Dieses, dass er dem guten Glauben anling, ist aus folgender Stelle offenbar: mrūiði tat māðrem jat aēm-ćit jo daēwa; dieses, dass er rein war, ist aus folgender Stelle offenbar: jimahē wīwahhanahē ašhaōno frawašhīm jazamaidē "Džem, des Solmes Wiwahhan's des reinen Frawaši preisen wir'; dieses, dass er die Zeiten den Menschen am Körper (sichtbar) machte, ist aus der folgenden Stelle offenbar: abarēšhnawa paséaēta. Džem und Kāus, beide waren unsterblich ersehaffen, wegen ihrer eigenen Sündhaftigkeit wurden sie sterblich. In Betreff Džem's ist es aus der folgenden Stelle offenbar: mošhu tat akērēnāt aūšhahhat hra hizwa und in Betreff des Kāus ist es aus der folgenden Stelle offenbar: almi dim paiti-fraihērēzat ahmi jo bawat aūšhahhā.

### Die Pahlawi-Glosse zu Vendidad III, 23-24 (Sp.).

Obwohl Spiegel dieser Glosse keine Bedeutung zuschreibt, gebe ich hier eine genaue Uebersetzung derselben schon deswegen, weil ich einerseits mit dieser Ansicht nicht einverstanden bin, anderseits der Text einiger kleiner Verbesserungen bedarf, ohne welche derselbe für Ungeübte schwer verständlich ist. Die Uebersetzung der ganzen Stelle lautet: "Darauf sprach Anahümä: Auf Arzūr grīwāk, o Spitamide Zartust, am Thore der Hölle, auf welchem Orte zusammenkommen, wenn sie nämlich zurückgehen, kehren sie an diesen Ort

<sup>1</sup> Man lese: (1) 100 Dow 31.

<sup>2</sup> Man lese: 1819 118 20.

zurück, die Drudž aus der Höhle (?). Wenn sie zurückkommen, gehen sie dort hinauf. Es gibt Einige, welche sagen: wenn sie zusammenkommen, dann treiben sie Päderastie. Die Hölle befindet sich unter der Erde, oben ist der Himmel und das Thor (der Hölle) geht hinauf zur Erde. Dies, ob oben ausserhalb der Himmel ist oder nicht, ist mir nicht klar. Auf diesen Ort kehren zurück die Drudž aus der Höhle (?) wenn sie zurückkehren. Das Schēdā- (Dēw-) Sein und das Drudž-Sein sind beide synonym. Es gibt Einige, welche sagen, es gebe männliche und weibliche: Andere sagen, es bedeute beides so viel wie Sündigung (🍎 və vən). Wer sagt es gebe männliche und weibliche, für den ist der Schēdā (Dēw) das männliche und die Parīk das weibliche.

<sup>2</sup> den), woraus die Auffassung der Dindk als männlicher Wesen hervorgeht

יין שי לשועל אניוראר : Man lese

# Beiträge zur Erklärung der Glossen des Bar Bahlûl.¹

¥\*...

#### Siegmund Fraenkel.

Als P. de Lagarde vor mehr als 20 Jahren in der ersten seiner gesammelten Abhandlungen die Nothwendigkeit vollständiger Ausgaben der syrisch-arabischen Glossensammlungen in eindringlichen Worten begründete, betonte er, dass auch die Zusammenstellung eines ausführlichen syrischen Lexicons diese Arbeit durchaus nicht überflüssig machen werde. Der Erfolg hat ihm nun völlig Recht gegeben. Inzwischen hat nämlich Payne Smith seinen großen Thesaurus zu zwei Drittheilen vollendet und in dieses Werk auch die Glossen Bar Ali's und Bar Bahlul's fast vollständig aufgenommen. Wenn man nun aber meinen sollte, dass unter diesen Verhaltnissen eine vollständige Ausgabe der Glossen des Bar Bahlül unnöthig sei, so ware das irrig. Allerdings — das muss zugestanden werden — den grössten Theil dessen, was uns die nene Ausgabe bietet, kennen wir bereits aus PSM. Thesaurus; sie ist aber doch deshalb nicht überflüssig. Denn während PSM, nur wenige der Bodlejana gehörige Handschriften des BB. (neben einer Cambridger) benutzen konnte, stützt sich die neue Ausgabe auf das gesammte bekannte Material. Dadurch erhalten wir zunächst eine nicht nnerhebliche Anzahl neuer Glossen, die in PSM. Handschriften

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lexicon Syriacum anctore Hassano har Bahlule voces Syriacus Graecusque cum glossis Syriacis et Arabicis complectus e pluribus codicibus edidit et notulis instrucit Rubens Duval. Fasciculus i Parisiis moccellanaviti

nieht erhalten sind. Ihre Anzahl wird schon für den ersten Band über hundert sein. Zweitens hat PSM, doch nicht selten einzelne Glossen, die ihm nicht wichtig genug schienen, ganz übergangen oder nur unvollständig abdrucken lassen. Ein Beispiel zeige, dass er dabei auch ganz interessante Stellen unserer Kenntniss entzogen hat. Unter Lala verweist uns PSM. Sp. 200 auf معنوما: dort aber ist nur Bar Ali's Glosse abgedruckt. Nun aber gibt Bar Bahlül, Sp. 168 das Folgende:

الاعلقم أمو "ك الهلعب ويكون في كلّ أربع سنين "أمو عم شَهُ الله علم المعلم دوران السنين وهي الاربع سنين ١٠٠٠ التي بريد في كل سنة ربع يوم وفي الرابعة يصير شباط تسعة وعشرين يوما وتسمى السنة كسسة

Ist hier auch nur eine Verwechslung der Olympiadenzeitrechnung mit der römischen eingetreten, so darf uns dies doch nicht vorenthalten werden. Die Bezeichnung des Schaltjahres als كبيسة ist jedenfalls eine Bereicherung unserer Lexica.

Endlich ist PSM, kritische Behandlung der Glossen, wie sich das zum Theil schon durch das unzulängliche Material erklären lässt, haufig nicht glücklich gewesen.

Dem gegenüber stellt sich nun Herr Duval, dem die syrischen Studien schon mancherlei Forderung zu danken haben, das Ziel einer kritischen Ausgabe. Das philologische Ideal einer solchen, nämlich den Text moglichst genau in der Gestalt zu ediren, die ihm der Verfasser gegeben hat, wird sich allerdings bei Werken dieser Art kaum erreichen lassen. Schon dass solche Arbeiten vom Verfasser gewöhnlich überhaupt nicht abgeschlossen wurden, erschwert die Aufgabe. Dazu tritt nun aber, dass an diesen Glossensammlungen ganze Generationen theils gelehrter, theils ungelehrter Abschreiber gearbeitet haben. Ein Jeder, der den Text nur einigermassen verstand, glaubte etwas Verdienstliches zu thun, wenn er zu den bereits genannten Synonymen ein neues hinzufügte, oder eine ihm nicht bekannte Vocabel durch eine andere ersetzte: die Gelehrteren ergänzten das Werk durch Einschaltung neuer Glossen. Die Glossensammlung Bar Bahlûl's wäre also eigentlich unr herzustellen, wenn wir sein Autograph besässen,

Aber noch andere Schwierigkeiten begegnen dem Herausgeber. Die Glossensammlungen der Syrer werden ursprünglich wahrscheinlich nur die Fremdwörter euthalten haben, namentlich Erklärungen der in den wissenschaftlichen aus dem Griechischen übersetzten Schriften vorkommenden griechischen Wörter. Davon ist nun eine grosse Masse mit anerkennenswerther Sorgfalt treu überliefert worden, so dass die griechischen Originale auf den ersten Blick deutlich sind. Eine nicht unbeträchtliche Anzahl anderer aber ist in barbarischer Weise verstümmelt, und es erhebt sich nun die Frage, wieviel von jenen Verderbnissen schon dem BB. zuzuschreiben sind und welche anderen die Abschreiber verschuldet haben. Auch hier wäre im Einzelnen nur durch eine von BB, selbst geschriebene Handschrift die Entscheidung zu fällen.

Von diesen unerreichbaren Idealen abgesehen, hat aber Herr Duval seine neue Ansgabe zu einer soweit überhaupt möglich, kritischen gestaltet, nach folgendem Grundsatze. Fehler, die alle Handschriften enthielten, wurden in den Text aufgenommen, während eine Klammer oder Note auf das Richtige verweist. Im Uebrigen wurde ein eklektisches Verfahren beobachtet und unter verschiedenen falsehen Lesarten diejenige gewählt, die der richtigen am Nächsten kommt. Dabei ist aber der kritische Apparat so vollständig gegeben, dass jeder Benutzer des Werkes in der Lage ist, selbständig sich eventuell einen anderen Text als den vom Herausgeber gewählten zu construiren. Nur ganz nichtsmutzige Varianten hat der Herausgeber unterdrückt; bei dem gesunden Urtheil und kritischen Taete, die er stets zeigt, darf man überzengt sein, dass dabei nichts irgendwie Wesentliches verloren gegangen ist - Die Anwendung der methodischen Grundsätze auf den einzelnen Fall ist natürlich nicht immer ganz einfach gewesen; der Herausgeber musste im Syrischen, im Arabischen, im Persischen und nicht zuletzt im Griechischen wohl gerüstet sein, um seiner Aufgabe gerecht zu werden.

Er hat aber ausserdem noch eine erhebliche Mehrarbeit geleistet durch den Index der griechischen Vocabeln, den er der Ausgabe angefügt hat. Hier sind eine sehr beträchtliche Anzahl verstümmelter, von PSM, gar nicht oder mangelhaft erklärter griechischer Wörter in scharfsinniger Weise gedeutet, so dass jetzt nur noch eine verhältnissmässig geringe Anzahl jener Ungethüme dem aramäischen Lexieon verbleibt. Natürlich ist aber auch die Erklärungsarbeit des Herausgebers nicht völlig abgeschlossen; der Index enthält noch manehes Fragezeichen und auch über manche definitiv gegebene Erklärung wird sich streiten lassen.

Hier sei zunächst eine Anzahl Deutungen griechischer Wörter, die der Herausgeber entweder nicht erkannt oder verkannt hat, gegeben. Vielleicht dunkt dies Manchem verlorene Arbeit; indessen es hat einen eigenen Reiz, auch noch unter Ruinen und Trümmern eine Spur des hellenischen Geistes wiederzufinden und in ihr Recht einzusetzen.

. בעומבט Sp. 17 schemt sich auf Jesajas 40, 20 בקרי אל עד zu beziehen, das die באג durch לבקהדבי wiedergeben. Doch wird es zu kühn sein, dies Wort hier und Bar Ali (Horem.) Nr. 73 einzusetzen.

1 (Drv. ἐγκρατής) wohl εὐεργέτης.
1 (Δrv. ἐγκρατής) wohl εὐεργέτης.
1 (Δrv. ἐγκρατής) wohl εὐεργέτης.
1 (Δrv. ἐγκρατής) γεν (Δr. 10 liesse sich zwar auch zur Noth als \* ἐγκετρον fassen, aber richtiger wird es sein, hier mit S. 1 (Δr. 1) zu lesen und darin den arabischen Namen des Schlauches εὐμε wiederzufinden (Aram. Fremdwörter 209). Das Syrische hat sonst nur das von dem üblichen Transcriptionsgesetze (Δ = 0, Δ = τ) abweichende 12.02.0 μετρήτης (G. Hoffmann ZDMG, xxxii, p. 748 Anni. 1), auf welches das arabische Wort nicht gut zurückgehen kann. Dies innss einer späteren, unabhängig vom Schriftthume entwickelten volksmässigen und dabei an die geläufige Wurzel (Δr. 2002) angelehnten Form entstammen, als deren Vertreter sich jüd. καταρ und das von Bar Ali No. 245 überlieferte Wort ausweisen. Die Glosse ist nach unserem Texte folgendermassen herzustellen: 1 (Δr. 1) (Δr. 1)

איים Sp. 54, das durch וליביעי וליביעוט erklärt ist, wird durch Note 14 als Corruption von אוסן erklärt. Sollte aber hier nicht ein griechisches Wort vorliegen, nämlich das auch im jüd. Aram, als איים vorkommende, aber von Levy, TWB. ו. 63. 7. v. n. nicht erkamte שׁבְּינֹי horreum, das von איים, Stall' ganz zu trennen ist? Das erste Wort der arabischen Erklärung wäre dann in וליביע, Magazine' zu ändern, während וליביעון in der Bedeutung, Tennen beibehalten werden kann

"-zeel Sp. 55 erklart durch 🌬 🌣 🌣 wird von Low als exsul' gedeutet. Nicht ganz unbedenklich, weil es lateinisch, aber nicht undenkbar, weil es ein Begriff ans der Staatsverwaltung ist. In jedem Falle aber ist der Erklärung nach zunächst an 'exilium' zu denken.

Duval δύωθείς? scheint cher ein Adjectiv auf ευς oder ευς zu sein. ελιθείες? Vgl. וلهتكتر als Epitheton Gottes (Erklärung von δύιστος) p. 141.

ορικό Sp. 64 soll nach Field, mit dem Duv. übereinstimmt, ήμετάτης sein. Das ist schon graphisch etwas bedenklich. Bequemer erscheint dem gegenüber, hier eine Verstümmelung am Anfange anzunchmen und das Wort mit jüd. aram. μετένει zu combiniren.

Hâi erklärt dies zu Kêlîm 13, 2 als Löffel, "eine eiserne Schale, mit der man Backwerk (عن , pers. خوردی) heranshebt und Fleisch (aus dem Topfe) heranszieht"; es ist ζωμάριστρον (nicht ζωμόλιστρον Levy, Neuhebr. Wörterb. 1, S. 5231 mit Dissimilation des ersten r in l. Von dem Löffel als einem Maasse der Aerzte spricht auch die Miśnáh Kêlîm 17, 12; vgl. cochlearis, κογλιάριον, ἀρυτήρ u. a. Auch wird τοῦ , Löffelf bei PSM. 2447 s. v. ἐναρικάριον wirklich durch μοῦ εκκλάτι, wie unser Wort durch مثقالين.

αλουμείο Sp. 64. Drv. Zex verbo λόω<sup>4</sup>. Man fühlt sich versucht "μωμε zu lesen, die avabischen Erklärungen aber auf die Lesart μωμε zurückzuführen; es würde dann etwa ἐλισθήσετε sein.

্র্তিত Sp. 75. Die Erklärung "das Gold, das sich nicht vor dem Feuer fürchtet", ist doch gewiss nur metaphorisch zu verstehen: "Gold, das die Feuerprobe bereits bestanden hat" (nicht nach Bernstein bei PSM. 77 "quasi os, medulla terrae"). Man ist deshalb versucht, das Wort als Verstümmehung ans ্ত্তিত্তি "obrussatum" aufzufassen: "obryzatum" ইঠ্ডেইসফে bedeutet "aus feinstem Golde gefertigt".

Sp. 84: البخار المتعلّل, verschwindender Dampf, von Duv. unit? als מ המיסים gedeutet, kann der Bedeutung nach mit diesem Worte nicht in Zusammenhaug stehen. Eine Ableitung von מֹסִיסְסִים "wegblasen" liesse sich graphisch allenfalls ertragen.

p. 87 scheint das N. pr. Obeżweg zu sein. Unter anderen heisst so auch ein Arzt aus Syrien Pape, Griech, Eigenn. s. v. Die

Erklärungen werden durch den später gesuchten Anklang an انعنى veranlasst sein. Vielleicht aber mag auch ursprünglich die arab. Glosse سماوق gewesen sein.

μισμοί Sp. 98 (Var. μισμοί) von Duv. nach dem Vorgange von PSM, σεστερηγία gleichgesetzt. Der Umstand, dass das Wort bei Gregor von Nazianz vorkommt, genügt doch wohl nicht, um ihm unbedingt griechische Abstammung zu sichern. Mindestens aber muss dann als Rest μισμοί für μισμοσπ augesetzt werden,

Post Sp. 101, l. 9 ist bei PSM, nicht verzeichnet. Im Semitischen hat es augenscheinlich keine Ableitung, dagegen lässt es sich mit ἐριμός 'scharf, stechend als Name eines dornigen Gewachses, das im Griechischen allerdings noch nachzuweisen ist, allenfalls vereinen.

क्रान्य अp. 111. Dev. क्रिप्रांद्रिः उद्या mit ? Um das द्ध zu rechtfertigen, besser क्रिप्रांद्रकार्थ उद्या

Bei diesem verzweifelten Worte darf man eine starke Verstummelung annehmen. Zu der Lantfolge stimmt so ziemlich צייניגליינים: die Glossen müssen hier in allgemeinerer Bedeutung genommen werden. منهر wird die ursprüngliche gewesen sein; sie wurde dann später durch ختن und عدا والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة والمنافذة المنافذة والمنافذة المنافذة والمنافذة المنافذة المنافذة والمنافذة وال

Paragrapia Sp. 121. Dr.v. ἐγκράτεια. Um das ", zu retten, empfiehlt sich eher ἐγκκρτηρία mit Dissimilation des zweiten r.

sich aus PSM, 1562 l. 38, wo معالمة thatsächlich مراحقة والمعالمة المعالمة المعالمة

Man hatte an ziσθητές denken können, wenn 🔭 je von sinnlicher Wahrnehmung gebraucht würde.

sammengestellt worden. Zu dem vorgeschlagenen ἐλεύθερος scheint es aber wegen des ζ schlecht zu stimmen. Ob nicht die Lesart p. 211 ἐμανχιπᾶτος "emancipatus" meint? \* που σιασύο ist graphisch nicht sehr von ihr entfernt, Vgl. noch που σου Sp. 133.

Primal Sp. 130 erklärt durch Preime würde durch λοσάριον eine zu gewaltsame Deutung erfahren. Ob nicht ursprünglich λεπτοκάρουν hinter dem Worte stand? Dann würde die Erklärung auf λεπτόν gehen.

Zu سمستا Sp. 137 enthält SSs (Note 2) eine interessante, aber wie sie dasteht, nicht leicht verständliche Glosse. Sie lautet: با بخاء المستا مَ وَبِسُهُ (الْمَهُمُ (الْمُهُمُ (الْمُهُمُ (الْمُهُمُ (الْمُهُمُ (الْمُهُمُ (الْمُهُمُ (الْمُهُمُ اللهُ اللهُمُ اللهُ ال

الحواقي إلى المجرى المجرى الدقيق وما أبحرى المجرى الدقيق وما أبحرى المجرى المالية الدقيق وما أبحرى المجرى الدقيق وما أبحرى المجرى الدقيق وما أبحرى المجرى الدقيق وما أبحرى المجرى الدقيق وما أبحرى المجرى الدقيق وما أبحرى المحرفة المالية المال

אָרָהָהְּהָבּּהְּהְּהָּבּּּהְ Sp. 141. Dev. בּבּהְהְּבְּּבְּהָ mit? Aber unter den vielen bei PSM. s. v. בּבְּבְּהְּבְּּבְּיִם aufgeführten Glossen ist keine, die sich mit der unseigen deckte. בּבּבּים in der Glosse steht zwar

meist in der Bedeutung "Ende", "Abschluss" (niemals "Schluss" in logischem Sinne), kann aber sehr gut auch Nom. act. von τοΣΣ sein "Besiegelung". Es ist also wohl \*ἐντοράμισμα.

سعن: Sp. 145. (Duv. ἀκρατής) genaner ἀκρατώς.

אבריבים Sp. 146, von Drv. nicht erklärt, in der Glosse durch במגריבים Sp. 146, von Drv. nicht erklärt, in der Glosse durch במגריבים schatten. Bedeutet "besitzanzeigend" im Sinne der Grammatik. Es entspricht ganz genau ή ετητική (seil. ἐντωνομία) "das besitzanzeigende Pronomen". Ferner liegt es schon an ἐκτική "eine Eigenschaft habend" zu denken.

ا مواضع البرق Sp. 149 erklart durch مواضع البرق kann nicht mit PSM. und Duv. als المومدة gedeutet werden. Vielleicht ist es اتمومترية wobei an تفويد, das von Himmelserscheinungen überhaupt gebraucht wird, zu denken ist.

אין Sp. 156 scheint בּבְּנִינֹצְ aus axis zu sein. Das eine der beiden Hölzer lässt sich wohl als Axe bezeichnen.

Sp. 160. 7. u. 21 kann nicht gut eine lautliche Variante von عَزِيْسِ sein. Aber auch die Annahme einer graphischen Corruption daraus ist bedenklich -- nicht sowohl wegen der Ueberlieferung der genauen Transcription von عَرَامِي p. 161. 4 — als vielmehr, weil sich المعتبان (ohne Variante bei Ceriaxi) i Chron. 22. findet. تُعُتِيرُونِ gracisirt aus ascia?

, o<sub>jaloa</sub>mei Sp. 161 (daneben , aloamei) entspricht genauer និទ័យជា-និទេខ (Duv. និកយុវនិទេខ).

الانفاء Sp. 162, 6 wird durch الانفاء erklärt; es scheint also eine Verstümmelung aus المعافدة والمعافدة كالمعافدة المعافدة المع

אונים Sp. 168, erklärt als אונים (Varianten bei PSM, 200, l. 5 v. u. u. 201 l. 1), kann nicht gut אונים אונים, angstlich sein, das überdies nur selten und bei Dichtern vorkommt. Es scheint nur die Transcription des Nom. propr. Έλευσύν (Ἐλευσύς) zu sein: die Erklärung geht auf den Anklang an יום אונים ווים Bedrücker zurück.

nach einer anderen درب المستعطم Sp. 169 ist erklärt durch درب المستعطم nach einer anderen Lesart (Note 2) durch شارع السارع كبير Die Erklärungen sind ziemlich gleichbedeutend und als "Haupteingang, grosser Eingang" zu verstehen. (Für شارع in dieser Bedeutung vergl. Dozv, Supplém. 1, 748.) Darnach scheint das Wort eine Verderbniss aus ziksizz (sc. 95,527) zu sein — "صاحة".

Bedeutung Segelstanger ist, während im Aramaischen die Bedeutung Mastbaum feststeht. Dies beweist, abgesehen von den Glossen, schon die Gleichsetzung von in und καρακ Bab. Bathr. f. 784, lin. 9. Das in verschiedenen Formen und Verschreibungen (μέσων PSM, 2712; μέρων μέρων ib. 2723) im Syrischen vorkommende Wort muss im Leben verbreitet gewesen sein, da es sonst BB. hier und s. v. (Διωί) (PSM, 392) nicht hätte zur Erklärung verwenden können. Für die Volksthümlichkeit des Wortes spricht auch sein Vorkommen im Mandäischen (dies Letzte nach einer Mittheihung von Herrn Prof. Nöldeke).

. ακόμως Sp. 178 (Duv. ἄλομ-μία). Das Femiuinum sehr auffällig. μεῖον ? ?

Ob אינייבין Sp. 183, 19 (erklärt durch "Verschiedenheit der Naturen") in der That mit אינייבין Sp. 191, 24 (erklärt durch: ביייבין אינייבין אינייבין אינייבין אינייבין אינייבין אינייבין ליבור מביין אינייבין ליבור מביין ליב

Das würde bedeuten: "Ein kleiner Krug. in dem sich Wasser ansammelt" (oder "Wasser gesammelt wird"). Hier ist num sehon die Femininform ابريقة, die sonst nicht überliefert wird, sehr auffällig, und auch der erklärende Relativsatz stimmt schlecht zu einem Kruge. Ganz unmöglich aber scheint es, mit dieser Erklärung غياء, "Nacht geschirre", zu vereinen, wo von اجتماع الما أحمال الما أحمال الما أحمال أحمال الما أحمال أح

المتعام Sp. 190, S. 22. Alle Erklärungen gehen anf "Brennen" zurück (محرق قلى, معرق), so dass wohl المحرق, allerdings in diesem Sinne noch nachzuweisen, zu Grunde liegt.

Βισοφεί Sp. 193, Dev. πειήματα. Zu gewaltsam. Auch entspricht dies kaum der Erklärung. PSM. denkt an ἐμειώματα. Die Glosse ist schwierig, weil στροβ augenscheinlich sinnlos ist und durch PSM. Besserungsvorschlag στροβ nicht geheilt wird. Man lese also καιστροβ und στροβ und übersetze : ἐμηρίσματα BS. : so nennt er Wörter, die denen Homer's gleichen: Wörter eines Dichters oder auch eines Anderen (Prosaikers). Vgl. zu dieser Erklärung στροβ, ωμήρισα BS., sich besinge ihn im Versmasse Homer's' BM. 992. Auch hier fehlt das erste Jod (η) in der Handschrift.

ביילוב Sp. 198 און Sp. 198 או

च्याच्या Sp. 206, Dur. ຂົντίχθωνας mit ?. Schon wegen  $\Theta = \omega$  bedenklich. Genau entspricht 'ຂັντηγειτονας.

- Μαπαζομί Sp. 214, l. Επαπαζομοί έρωτησες.

Vielmehr scheint hier eine arge Verderbniss aus ἀνδριαντοποιός vorzuliegen. Oder l. μεωίο für μιωίο und gleich ἕνδοξος?

ين الموابخ Sp. 214 von Duvar nicht erklärt. الموابخ, "scheltend" ist قويريّه, "jähzornig".

السبب بناه Sp. 217 ist durch السبب بناء. erklärt. Es scheint hier السبب erst spätere Verderbniss für السبب بناه. Eingang. Zugang. Einzug' zu sein, während allerdings die arabische Erklärung schon die Lesart المناه voraussetzt. Darnach ist in dem Textworte عادة المناه voraussetzt. Eingang' (عاتاه أله المناه بناه المناه المناه بناه المناه المنا

Dagegen scheinen Φορμί, οἰωμί Sp. 227, die ebenfalls durch Φορμί erklärt werden und von Duval mit dem zuletzt erwähnten Worte combinirt worden sind, doch davon verschieden, wenn sie auch in der Bedeutung "vestibulum" damit zusammentreffen. Mit der Annahme einer nicht bedeutenden Verstümmelung können sie auf παστάλας πασταλών, "Säulenhallen" zurückgeführt werden. (An einen Zusammenhang mit θερα: zu denken, ist wegen des 😅 bedenklich.)

المعين Sp. 233 und 224 als "Bleikanne" erklärt, findet sich bei Josua Stylites (ed. Martix, p. 76, 8) und ist von Martix, wie es scheint mit Recht, aus ما معين المعين ال

Der Ursprung von Lalari Sp. 233 ist zwar noch nicht aufgeklärt; aber die Zusammenstellung mit २०४५ ist doch auf alle Fälle zu verwerfen.

. או אינייבים Sp. 242, Duv. פּאַניאָניי mit ?. Zu gewaltsam. Bequemer und zu der Erklärung בּבּביי ebenfalls passend erscheint בּבָּאַרְאָזְאָנִייִייִי פּ

παλομεί Sp. 247 erklärt durch μεσσσσμεί (Duv. ἀπονήτως = μεσσσμεί (Duv. ἀπονήτως = μεσσσμεί (Duv. ἀπονήτως το μεσσσμεί (Duv.), Note 5). Dies aber bedeutet "ohne Nutzen", was nicht gut zu dem angenommenen, griechischen Worte stimmt. Man kann an ἀπονήτως, "ohne Mühe, ohne Noth" denken: aber auch ἀπαθήτως ist möglich, zumal — in den Uebersetzungen aus dem Griechischen stets παθείν ist (PSM. s. v.).

Sp. 252 erklärt durch معرفة , عنام علامة, Drv. عَرْفَة , عنام علامة , Drv. عَرْفَة , معرفة , كالم , Drv. عَرْفَة , معرفة , PSM. Vernnthlich ist die arabische Erklärung der syrischen vorzuziehen. Dann ergibt sich für ,Kenntniss', ,Verständniss' bequem als griechisches Original غُهُمَّ (Accus. Plur.).

Das bedeutet "mit eigenen Augen beaufsichtigen, in Augenschein nehmen", also ist hier ερεκτική, woran Deval mit? erinnert, nicht zu verwenden. Da aber μου als Uebersetzung des griechischen ἐποπτήρες belegt ist (PSM, 849, l. 14), so geht man wohl nicht fehl, wenn man unser Wort als ἐποπτική (allerdings in anderem als dem von den Lexicis verzeichneten Sinne) erklärt.

אבין Sp. 255. Die Erklärung הפלוקום ist zwar nicht ganz deutlich, passt aber keinesfalls zu אַ אַבּיַיְטִיאָלָ, ,Nachkommenschaft (Duval). Vielleicht bedeutet sie "Verdachtsgründe"; dann wäre בּבּבּבּם בּ הַבּיִּטִינֵי, ,Verdacht zu lesen.

ausführlichere Erklärung lautet المنافعة عند eine Abtheilung der Engel ist, die auch den Namen منافعة وأنه ألم المنافعة وأنه المنافعة والمنافعة و

18อี

οιοί, ,Versammlung'. Darnach ist nun das griechische Original zu bestimmen. Nicht undenkbar wäre συνέξειον.

Sp. 261 paral erklart durch product, ada, "der sich überreden lässt, der Gehorsame", also kaum mit Duv. ἐπιστολέυς. Man hat vielmehr darin eine Verderbniss aus εδπευθής oder irgend einer davon abgeleiteten Form zu suchen. Die Ersetzung des 6 durch – ist hier wohl auf Rechnung des vorhergehenden griechischen – (vgl. z. B. Mar Elia, Syriac Grammar, ed. Gottheil, p. –) zu setzen, das auch sonst diesen Einfluss zeigt (Aram. Fremdwörter, p. 73).

אביבין Sp. 263. Es wird durch בביב, "Berührung" erklärt und ausdrücklich als griechisch bezeichnet. Da nun daneben als Variante יידין vorkommt, so liegt es nahe von dieser Form auszugehen und בּבָּי, "Berührung", zu lesen, welches thatsächlich durch בביב übersetzt wird. PSM. s. v.

الشبه (Erklärung: الشبه بن PSM) δμοιώματα) richtiger mit PSM. δμοιώματα (Erklärung: الشبه المسلمان المسلما

שמבגנים אף. 266, (Variante שמבגנים) erklärt als صاحب Ouv. قدة: (Duv. قدة: Duv. قدة: vielleicht אַהסגניגואָניסג,

אָנְרָכּוֹם Sp. 287, erklart durch וּנְרָכְנוֹם (Duv. צֹבְּבִּמִינְעִבְּיֹבִי ) ist doch wohl ziemlich deutlich צֹבְּשִּׁבְּנִילָּהָ, וּ

Es seien hier noch einige Identificationen Duvau's erwähnt, die eine genauere Untersuchung als zweifelhaft ergibt.

12., 1 Sp. 33, l. 15 .Schreck, Betroffenheit, Dvv. ή λγη mit ?. Geht nicht an, weil die Femininendung nur bei einer sehr alten Entlehnung denkbar wäre.

Sp. 298 wird wie المحافد Sp. 111 durch المحافد erklärt, das schon seiner Form uach uicht etwa das gesiebte Mehl oder Getreide selbst, sondern nur den Abfall, "die Spreu oder Kleien", bezeichnen kann (vgl. Aram. Fremdwörter, S. 290, l. 16 folg.). Daher ist es nicht gut denkbar, dies mit بهانج , feinstes Weizenmehlt zu identificiren.

جند Sp. 185 und افتحات Sp. 192 erfordern eine längere Auseinandersetzung, weil hier eiumal an einem recht augenfälligen Wiener Zeitscht, t. d. Kunde d. Morgent III Bd. 13 Beispiele gezeigt werden kann, wie wenig Verlass in einzelnen Fällen auf die uns überlieferten Glossen ist. Deval hat zu den beiden Wörtern geweiter oder amentum verglichen. Das eine bedeutet ein kleines Gewand, das andere Riemen, beides Bedeutungen, die zu den klaren arabischen und syrischen Erklärungen ضمار und خنب , die stets vom chirurgischen Verbande gelten, nicht stimmen. Neben den beiden angeführten Formen, von denen natürlich eine nothwendig falsch sein muss, findet sich noch eine Deval, entgangene dritte 🚉 👊 PSM 2198 mit verschieden überlieferter Vocalisation, sowohl bei BA., als auch bei BB. Das Wort macht in der That durchaus den Eindruck, als wäre es griechischer Herkunft, und anch BA, und BB, scheinen es ihrer Vocalisirung nach dafür gehalten zu haben. Es kommt weiter als Erklärung von Louis, PSM, 2132 vor. Merkwürdig ist nun, dass sowohl in der Erklärung dieses Wortes als bei angeführt wird. Dieses عرا von K. als Synonym auch Wort gibt den Schlüssel zur Erklärung. 🃭 heisst (vgl. PSM, 1860) das Anjochen, Anschirren = במר בין. Die ursprüngliche Glosse, betraf nun ein von jenem syrisch-arabischen Verbum کدن (Dozy u, منصره ، منها Sie lantete etwa مكدون 450) gebildetes Participium Entweder durch Verschreibung oder auch durch mwillkurliche Assi-صحیه، milation der Aussprache beim Dictiren wurde das Stichwort in verwandelt. Die ursprüngliche syrische Erklärung aber wurde mur von Späteren für ein arabisches Wort gehalten und als ضمار angesprochen. Dieses lautlich damit zusammenstimmende Wort hat aber nur die Bedeutung "Verband", und so traten dann auch andere, dasselbe bezeichnende Synonyma, wie 📭 hinzu. Schliesslich wurde auch die Bedeutung 'feuchte Binde', in der weiteren 'fenchtes Pflaster' genommen. Derartige Pflaster wurden bei den Alten -- wie auch noch bei uns — ans Mehl und Honig gemacht (vgl. 'Ârûch s. v. אשבלנית); daher ist denn auch die zweite Erklärung für منصحت zu verstehen. ist hier nicht die sonst bekannte Speise, sondern ein aus denselben Bestandtheilen zusammengesetztes Pflaster. Es ergibt sich nun im aramäischen معطيف daraus, dass für ein "Pflaster" bedeutendes معطيف im aramäischen Lexicon ferner kein Platz sein darf.

אָב Sp. 275 ,Armband' soll nach Dev. באמלאנטי sein. Dieses griechische Wort heisst aber nur "kleiner Ring"; es müsste aber auch in der Bedeutung "Armband" erhalten sein, damit die Annahme einer Entlehnung in diesem Sinne gerechtfertigt wäre. Davon abgeschen, pflegen griechische Wörter auf ihr sonst nicht in dieser Weise umgebildet zu werden, es müsste denn gerade das Wort eine sehr alte Entlehnung sein. In diesem Falle aber würde man nach sonstigen Analogien erwarten können, das Wort auch noch in einem anderen aramäischen Dialecte wiederzufinden. Dies trifft aber nicht zu. So empfiehlt es sich denn wohl, unser Wort an targumisches עיקלא, Targ. Jer. n. Num. 31, 50 (Levy, TWB. n. 236) anzuknüpfen. Es gehört dies zur Wurzel מָקָל, "krümmen, binden" (hebr. בבי" = מַקָל ) = "שַּבָּל = בבי" (vgl. عقال Fessel' ZDMG, xxn. 92, Not. 8) und zu ihr lässt sich mit dem zwar nicht beispiellosen (Noldere, Mand. Gramm. 59. Z. 6 v. u.) aber immerhin ziemlich seltenen Uebergange von wurzelhaftem 🤊 in 1, den man hier allerdings als eine Art Dissimilation auffassen kann, auch stellen. Ob nun nicht unter diesen Umständen امكا احكا ,Schleife' (vocalisirt nach Analogie von Pank, bei dem der Wandel von  $\alpha$  zu e, i durch das folgende Ś $\hat{m}$  zu erklären ist) lieber zu der genannten semitischen Wurzel zu ziehen, als mit λγκόλη zu combiniren ist, verdient noch nähere Erwägung. Bei einem Fremdworte wäre der Vocalwechsel doppelt auffällig.

Damit sei der dem Griechischen gewidmete Theil dieser Scholien abgeschlossen; es möge nur noch bemerkt werden, dass man in unseren Glossen doch eine nicht ganz unerhebliche Anzahl von Wörtern trifft, die unseren griechischen Lexicis annoch fehlen. Auch "Addenda lexicis Graecis" werden also aus ihnen zu gewinnen sein, eine Arbeit allerdings, die besonders grosse Vorsicht verlangen wird.

(Schluss folgt.)

## Vedica.

Вş

#### Professor A. Hillebrandt.

#### I. Purandhi.

The meaning of the word purandhi, which is used both as an substantive and as an adjective, has not been sufficiently settled. While the large Petersburg Dictionary explains it by Verstandigkeit, Einsieht, Weisheit' (insight, wisdom), plur. .gute Gedanken' (good thoughts). and, if used as an adjective, by .verstandig, klug, einsichtig' (elever, wise), the new smaller edition gives (1) ,Hochgefuhl' (elatedness), ,Begeisterung (enthusiasm), 2) Jochgemuth, muthvoll, begeistert (courageous, elated, enthusiastic). Grassmann vacillates still more. According to him the first meaning of the word is reich, reichlich speudend (rich, or, giving much), which develops into vollgefüllt, Reichthum, Zufüllung des Opfergusses, Opferguss etc.: (filled to the brim, riches. filling in the sacrificial libation, sacrificial libation). Enowic translates R. V. 1, 5, 3; 1, 158, 2 etc. "Fülle" (plenty); x, 80, 1 "schwanger" (pregnant). The Indian authorities, especially the Nirukta vi. 13, explain it in passages where it is an epithet of Bhaga, Indra or Varuna by bahudhīḥ, bahukarmatamaḥ; etc. (see Nirukta, in the Bibliotheca Indica, vol. 111., p. 189). The same explanation is given by Sayana, who repeatedly refers to Yaska, in his commentary on R. V. vn. 35, 2; etc. He paraphrases it, however, also differently, by balaukarmā R. V. iv. 26. 7, purām dhārakah paramātmā,  $oldsymbol{eta}$ , V. 1v. 27.-2: purudhīh  $oldsymbol{ar{R}}$ , V. 1.-5.-3; bahuprajňah R. V. 1. 181. 9 etc.; šobhanabuddhih, v. 35. 8. 11; puram šaVedica. 189

rīram dhīyate sthāpyate yābhir matibhis tāḥ stutīr jigrita Ŗ. V. 1v. 50. 11; śarīradhārikāḥ śarīrābhirriddhihetūr gāḥ śabdayatam etc. Ŗ. V. 1. 158. 2.

Considering this wide divergence of opinions a new examination of the passages in which the word occurs will not be superfluous. I begin with those where it is used as adjective, because its meaning will there become apparent most quickly.

### A. Purandhi used as an adjective.

In three passages it is an epithet of the eagle who brings the Soma, and in three others it is applied to a woman. The former are:

> R. V. w. 26. 7: atra purandhir ajahād arātīķ made somasya mūrā amūrāķ [

> > ıv. 27. 2: īrmā purandhir ajahād arātīḥ uta rātān atarach śūśuvānaḥ | —

ıv. 27. 3: ava yach chhyeno asvanıd adha dyoh viyad yadi väta ühuh purandhim |

The three passages where it refers to a woman are:

R. V. 111.61.1: purăși deri (ushā) yuvatiķ purandhiķ | anu vratași charasi risvavāre

> v. 41. 6: pra ro vāynin rathagujāņi krņudhvam pra derain viprain panitāram arkaiķ ļ ishudhyara rtasāpaķ purandhīr rasrīr no atra patnar ā dhiye dhuķ.<sup>1</sup>

x. 80. 1: agnih saptim vājumbharam dadāti agnir vīram śrutyam karmanishṭhām | agnī rodasī vicharat samañjan agnir nārīm vīrakukshim purandhim |

As the sense of the last verse shews, a nārī vīrakukshiḥ and purandhiḥ was the ideal of an Indian wife, who together with a fa-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The explanation of this verse is somewhat difficult, because the wives of the gods (decapatnih) apparently receive the epithet ishudhyavah 'imploring'. The latter word may perhaps he taken as a plural vocative: 'May the good wives of the gods who practise pious acts, give us. o ye implorers, today (riches) for our song'

mous son, diligent in religious works, and with horses that gain prizes, is the sum of the Rishi's wishes. Similarly purandhi denotes the best quality of a wife Maitr. Saith. III. p. 162. 8, Vāj. Saith. XXII. 22, Śāitkh. Śr. Sû. VIII. 18. A milk-giving cow, a strong draught-ox, a fleet horse, a clever youth, a victorious charioteer and a purandhir yoshā are named side by side as the most excellent things.

It is evident that purandhi on the one hand denotes one of the ehief qualities of a wife, and on the other hand a quality which the eagle who brings the Soma, likewise possesses. The ancient Hindus have a great deal to say in praise of their wives and of their maidens. We hear that they adorn themselves R. V. 1, 85, 1; x. 110, 5; A. V. xi. 1. 14. 17, and that they wear beautiful dresses R. V. i. 113. 7; vin. 26. 13. They further receive the following epithets: sūnarī R. V. I. 48. 5; 1v. 52. 1; bhadrā R. V. v. 80. 6; jushtā vareshu samaneshu valquh A. V. 11. 36. 1; anuvrata R. V. x. 34. 2; ritachid R. V. w. 16. 10; śwā A. V. xiv. 2. 13; adurmangalī 40; śantivān A. V. III. 30, 2; śatavāhī, kalyāņī A. V. v. 17. 12; anavadyā patijushţeva narī Ŗ. V. 1. 73. 3; subhagā suputrā Ŗ. V. x. 85, 25, 45; subhagā 1, 167, 7; kshemam kriņvānā x. 124. 7; patiripo durevāļ iv. 5. 5; nimišlā ridatheshu pajrā 1. 167. 6; samsmayamānā 1, 123, 10; ahrayāņā vn. 80, 2; ūrņamradā yuvatir dakshināvate x. 18. 10. A long string of good qualities is enumerated A. V. xiv. 2. 17 ff. (compare R. V. x. 85, 43, 44;) aghoracakshur apatighni, syonā, šagmā, suševā, suyamā grihebhyaļ, vīrasūr, devakāmā, sumanasyamānā, adevrighnī etc. 25. sumangalī, prataraņī grihāņām, suševā patye, śvaśurāya śambhūļ śyonā śvaśrvai; 32. sūryeva viśvarūpī; 40. adurmangalī.

I do not see that any of these attributes fits the eagle, who is chiefly praised for his velocity, as may be learned from the collection of epithets give in Grassmann's Wörterbuch zum Rigveda sub voce śyena.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dogdhri dhenur, vodhānadvān, āšnh soptih, sabheyo yuvā, purandhir yoshā, jishnā ratheshthā. I may add that Maitr. Sainh 11. p. 106, 9 purandhi is used together with kulāyinī yhritaratī as an epithet of Ishtakā. Taitt. Sainh 11. 3. 4 gives instead kulāyinī, vasumatī vayodhāḥ.

Vedica. 191

But some hitherto neglected passages will assist us to find the meaning which *purandhi* has, when it is applied to a wife. We read A. V. xiv. 2, 31:

ā roha talpam sumanasyamānā iha prajām janaya patye asmai j indrānīva subudhā budhyamānā [jyotiragrāḥ] ushasaḥ prati jāgarāsi

"Well-disposed ascend the nuptial couch and produce progeny for thy husband. Mayest thou, watchful like Indrānī, awaking wake forwards the break of dawn."

In my opinion the latter half of the verse can only mean that the wife is to rise early, as the performance of the household work requires.<sup>2</sup> With the ancient Hindus, just as with the Teutonie nations (Weinnold, Deutsche Frauen, Vol. u., p. 50) the wife was the centre of the domestic life and on her probably fell the duty of providing for men and eattle. Hence it is sometimes stated that she rules the servants and the members of the household. She was the helpmate of the husband not only in conjugal duties but also in his work. Thus we read A. V. xiv. 2, 37:

prajām kriņrāthām iha pushgatam ragim | "Produce off spring and increase our wealth."

Similarly the Mantra in the Grihyasūtras, Ásv. 1. 7, 19; Pår. 1 8, 1 etc., says: isha ekapadī, ūrje dripadī, rāyasposhāya tripadī. Hence women are called Ŗ. V. 1, 92, 3; nācīr apāso vishṭibhiḥ "diligent in work" and the wife receives Ŗ. V. v. 37, 3 the epithet ishira:

> vadhūr iyam patim ichchhanty eti ya im vahāte mahishīm ishirām | āsya śravasyād ratha ā cha qhoshāt —

"This woman here approaches, desiring a husband, who will conduct her (into his house) as an active wife."

<sup>1</sup> Verse 75 of the same hymn is probably not connected with this.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Possibly R. V. i. 124. 4 admasan na bodhayantī sasataḥ might express the same idea, if Yaska's (iv 16) explanation of the first word by admasadinī or admasaninī or Sâyaṇa's by  $p\bar{a}chih\bar{a}$  could be accepted

We find ishira used in a similar connexion once more A. V. xix. 49.1, where the night is compared with a woman. The verse runs as follows:

ishirā yoshā yuvatir damūnā
rātrī devasya savitur bhagasya
viśvavyachāļ suhavā sambhritaśrīr
ā paprau dyāvāpṛthivī mahitvā!

"Resembling an active woman, a young domestic wife ---, the night has filled heaven and earth."

The expression atandrāso yuvatayaļ, which is applied to the fingers R. V. 1. 95. 2 possibly owes its origin to the same idea.

As thus diligent activity was considered by the Hindus as an important quality of a wife, it may be inferred that the yoshā purandhiḥ whom the Rishi desires as eagerly as a sapti vājambhara and a putra śrutya karmanishṭhā, was not a 'lovely' or 'enchanting' female, but a useful wife who takes care of the household. Hence yoshā purandhiḥ is equivalent to ishirā mahishī or yoshā and purandhi means 'active, zealous'. This meaning evidently fits the eagle, who is called purandhi in the passages quoted above, quite as well as a wife. With respect to R. V. W. 26. 7: 27. 2—3 it must be noted that the eagle is mentioned in connexion with the Arātis and that the quality through which he overcomes his enemies, is without a doubt his velocity. The proper translation of these passages is, "then the active bird left the Arātis behind"; compare also his epithet kritvan R. V. x. 144. 3.

The same meaning is suitable also in the remaining passages where *purandhi* is used as an adjective. We find it applied to Pûshan, Ŗ. V. 1. 181, 9, and possibly also Ŗ. V. u. 41, 3; to Pūshan or Vāyu Ŗ. V. x. 64, 7. The first passage runs as follows:

yuvām pūshevāśrinā purandhih agnim ushām nu jarate havishmān.

"You, o Asvins, the sacrificer approaches, just as Agni<sup>1</sup> (approaches) Ushas, just as Pūshan the active one."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Agnim instead of Agnir See Pischel und Geldner, Ved Studien, pag. 105.

Vedica. 193

In this passage *purandhi* is certainly an adjective, not a substantive, as others have taken it. For Pūshan has several epithets of a similar import. Thus he is called *irya*, 'moveable, nimble' R. V. vi. 54. 8:

śrinvantam pūshanam vayam iryam anashtavedasam | īśānam rāya īmahe!

further ajira in a simile,

R. V. 1. 138. 2, pra hi tvā pūshann ajiram na yāmani stomebhih krinva rinavo yathā mridhah

"For I send thee, o Pūshan, forth like a nimble [messenger?] on the path, in order that thou mayest destroy the enemies."

Now it may be objected that Pūshan is also repeatedly called 'wise' or 'knowing' (mantumat, prajūnat) and that hence purandhi might be rendered in the same manner. But as the Hindus did not consider 'cleverness' or 'wisdom' to be the chief characteristic of the eagle and of a wife, who nevertheless are called purandhi, the word cannot be translated by 'clever' in connexion with Pūshan. The same remark applies to the two other passages:

It is not absolutely impossible (though hardly probable) that purandhi may be a substantive in the first passage.

The word further refers to Heaven and Earth,

R. V. 1x. 90. 4, uruqaryūtir abhayāni kriņvan samīchīne ā pavasrā purandhī | apaḥ sishāsan ushasaḥ svar gāḥ sam chikrado maho asmabhyam rājān

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Compare also R V, vi 58–3 where Pūshau's employment as a messenger  $(y\bar{u}si\ d\bar{u}ty\bar{u}m)$  is mentioned. Quickness is of course the chief quality required of a messenger, see R. V m. 9. 8, viii. 90. 3, x. 98–2

For the interpretation it is important to note that the same deities are called jāgarāke 'the two watchful ones' R. V. III. 54. 7. The remaining passages in which purandhi appears as an adjective are:

R. V. 1. 116. 13, ajohavīn nāsatyā karā vām

mahe yāman purubhujā purandhiḥ

śrutaṃ tachchhāsur iva vadhrimatyāḥ —

x. 39. 7, yuvam rathena vimadāya śundhyuvam

ny ūhathuḥ purumitrasya yoshaṇām |

yuvam havam vadhrimatyā agachchhatam
yuvam sushutim chakrathuḥ purandhaye.

ı. 117. 19, athā yuvām id ahvayat purandhir āgachchhatam sīm vrishaņāv arobhih |

There is no reason for translating purandhi in any of these passages by 'plenty', by 'granting gifts', or by 'wise'. It is probable that in all three verses Purandhi is intended as the epithet of Vadhrīmatī. She had no children and invoked the Aśvins, who as a reward gave her a son, with name Hiranyahasta. I think that the meaning 'zealous' well characterizes her as a devout worshipper.

(To be continued)

# Kleine Mittheilungen.

A Catalogue of the Zand and Pahlavi MSS. belonging to Khan Bahadur Dr. Hoshangji J. Âsâ, Sirdar of the first class, Dastoor of the Parsîs in the Dekhan.

1. Âdaristân farôg. (Phl.)

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

2. Âdaristân farôg. (Phl.)

Writer: Navroji Jamshedji Dastoor Jamasp Asâ.

- 3. Andarz î Âdarpâd î Mârespandân. (Phl.)
- 4. Ardâî Virâf Nâmah, (Phl. Paz.)

Date: Roz 22. Mâh Ardibehesht. 954 Yazd.

Writer: Copied from the MS, written by Behedin kûkâ bin Mânek bin Âsâ bin khurshed bin Mânek of Naysâri.

5. Bânû Gôshasp Nâmeh. (Pr.)

Date: Roz 27. Mâh Tir. 1182 Yazd.

Writer: Mobed Minocheher bin Dastoor Esfandyar bin Dastoor Kâmdin bin Dastoor Fredun of Bharooch,

6. Behman Yasht with Sanskrit.

Date: Roz 27. Mâh Amerdâd 1162 Yazd.

Writer: Mobed Shâpoor bin Herbad Fredûn bin Mânek.

7. Bûndahishn, Visparad etc. (Phl. Paz.)

Date: Roz 2. Mâh Sheheriyar, 1186 Yazd.

Writer: Jamshed Edal J. Âsâ.

8. Bûndahishn, Visparad etc. (Phl. Paz.)

Date: 1108 Yazd.

Writer: Noshervanji Jamaspji Âsâ of Navsâri.

9. Bûndahishn, Visparad etc. (Phl. Paz.)

Date: Roz 3. Mâh Behman. 1196 Yazd.

Writer: Jamshed Edalji Dastoor J. Âsâ.

10. Chîdeh Avesta.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

11. Dâdistân î Dînîk. (Phl.)

Date: about A. D. 981.

Writer: Dastoor Manushchihar Yûdân Yimân.

12. Dâstân î Kitâb î Vasf î Amshaspendân.

13. Dîn î Vajarkard.

Date: Roz 5, Mâh Âbân, 1193 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Edal G. Asa.

14. Dinkard. (Phl.)

Dûâ î Nekâh. (Phl.)

Date: Roz 29, Måh vii. Samvat 1875,

16. Farhang î Aûm yak.

17. Farhang î Avesta.

Date: Roz 30. Måh Behman. 1137 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Jamasp Áså.

18. Farhang i Dasátir and Monajáts. (Pr.)

Date: Roz 25. Mâh vi. 1201 Yazd.

Writer: Jamshedji Edalji Dastoor J. Âsâ. Only the Monajats ne written by J. E. Dastoor.

19. Fargard i hashtum.

Date: Roz 27. Mâh Dev. 1187 Yazd.

Writer: Dastoor Barzoo bin Dastoor Darab Pahalan.

20. Farhang î Pehlevî.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

21. Farhang î Pehlevî.

Date: Roz 30. Mâh Âdar. 1209 Yazd.

Writer: Mobed Hormazd bin Tehemûras bin Khorshed bin Rustam Bajân. 22. Farhang î Pehlevî and Khordeh Avestâ with Farsî.

Date: Roz 1. Mâh Khordâd. 1177 Yazd.

Writer: Edal bin Dastoor Dârabji bin Jamshedji J. Âsâ.

23. Farhang î Shikand Gûmânîk Vijûr.

24. Farhang î Shikand Gûmûnîk Vijâr.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

25. Farvardin Yasht. (Pr.)

Date: Roz 21. Mâh Favardin. 1093 Yazd.

Writer: Jamasp Dastoor Hakim Dastoor Ardashir Dastoor Noshervân Dastoor Zarâtosht.

26. Farrardin Yasht dar Farsî.

27. Farâmorz and Lôhôvâsp Nâmeh. (Pr.)

Date: Roz 8, Måh Sheherivar, 1075 Yazd.

28. Haftâd û hasht pûrsish û pâsukh.

29. Haftâd û hasht pûrsish û pûsukh. (Pr.)

Date: Copied from MSS, written in the year 1142 Yazd.

30. Hâvanim and Visapâm. (Pr.)

Date: Roz 2. Mâh xu. 1151 Yazd.

Writer: Herbad Shapoor bin Herbad Fredún bin Mobed Manek bin Kaikobad bin Kavoos

31. Jûmûspi. (Phl.)

32. Jâmâspi Manzûm. (Pr.)

Date: Roz gosh. Mah Dey. 1144 Yazd.

Writer: Copied from the MS, written by Mobed Faramorz bin Rustam bin Khorshed.

33. Jâvidân î Khird.

34. Kârnâmak î Ardashir. (Phl.)

Has Hâvanim and Visapām in addition.

35. Kholôso î Din (Pr.)

36. Khordeh Avestá.

Date: Roz 6. Mâh Amerdâd, 1102 Yazd.

Writer: Bálmard Dastoor Rustam Dastoor Jamasp Dastoor Bahânushâh.

37. Khordeh Avestû.

Writer: Behemanji Dastoor Jamaspji Dastoor Jamasp Âsâ.

38. Khordeh Avestâ ba mâni î Pehlevî.

Date: Roz 6. Mâh Ardibehesht. 1182 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

39, Khordâd Tîr Gosh Rashue Râm Ardibehesht Sâde.

Writer: Navroz Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

40. Kitâb î Farsî Dâdâr bin Dadokht. (Pr.)

41. Kissa î Kâûs va Afshâd. (Pr.)

Date: Roz 27. Mâh xi. 1002 Yazd.

Writer: Rustam Dastoor Sheheryâr.

42. Kissa î Sanjân.

Writer: Copied from the original of Ardeshir Beherâm bin Ardeshir.

- 43. Mâdîyên î Ahunvar. (Phl.)
- 44. Mâdîgân î Chatrang. (Phl.)
- 45. Mâdîgân î Davakht î Âsurek. (Phl.)
- 46. Mâdîyan î Khordâd yom û Farrardîn bîna. (Phl.)
- 47. Mâdîgân î Khosro î Kavâtân Anoshakvîbân. (Phl.)
- 48. Mûdîgân î Shapik va Kustik. (Phl.)
- 49. Maulûd î Zartosht. (Pr.)

Date: Roz 18, Mah Dey, 1022 Yazd.

Writer: Erach Dastoor Khorshed Dastoor Hoshang of Navsåri

50. Mino-î Khard. (Paz.)

Date: Roz 7, Mâh Âdar, 1157 Yazd.

Writer: Tehemuras Dastoor Minocheher bin Beheram J. Asa.

51. Mino-î Khavd. (Paz.)

Date: Roz 1. Mâh Khordâd, 1199 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Asa.

52. Mino-î Khard.

Date: Roz 5. Mâh Meher. 1204 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Asa.

53. Muttafarvakât î dîni. (Pr.)

Date: Roz 7. Mâh vn. 1065 Yazd.

Writer: Dâdâ Hormazdiyâr Kâmdin Sanjânâ.

54. Muttafarrakât î dîni. (Phl. Paz. Pr.)

Date: Roz 26. Mâh Dey. 1187 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

55. Nirang î Avyashtan î Pehlevî.

56. Nirang î Kusti.

57. Nirangastân î Pehlevî.

Date: Roz 3. Måh Ardibehesht, 1097 Yazd.

Writer: Dastoor Jamasp Âsâ.

58. Nirangastân î Pehlecî.

Date: Roz 24, Mâh Âdar, 1197 Yazd.

Writer: Jamshed Edal Dastoor Jamasp Âsâ.

59. Ogmadecha with Sanskrit.

60. Pand Nâmak.

Date: Roz 26. Mâh Beheman. 1204 Yazd.

61. Patet î Pashemâni. (Paz. Pr.)

62. Paragna and Darûn Yashtan.

Date: Roz 14. Mâh Âbân, 1191 Yazd,

Writer: Jamshed Dastoor Edalji J. Asà.

63. Paragna and Darûn Yashtan.

Date: Roz 21. Mâh n. 1204 Yazd.

Writer: Navroz Dastoor Jamshedji Edalji J. Âsâ.

64. Paragna and Darûn Yashtan.

Date: Roz 14. Máh Ában, 1191 Yazd.

Writer: Jamshed Dastoor Edal J. Âsâ. Copied from the MS. written on the day Khorsed. Mâh Âbân. 1048 Yazd. The original writer was Dârâb Noroz Shapoor H. Ramyâr.

65. Rivâyat. (Phl. Paz. Pr.)

Date: Roz 26, Mah? Sainvat 1867.

Writer: Noshervan Dastoor Jamshed J. Âsâ.

66. Saddarbûndahishn, Kûrnâmak î Ardashir, Ardû Virâf and Gosht î Freyân. (Phl.)

Date: Roz 18. Mâh Âbân, 1190 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

67. Saddar î Nasar. (Pr.)

Date: Roz 7. Mâh Meher. 1204 Yazd. Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

68. Saddar î Nasar.

Date: 1211 Yazd.

Writer: The half portion was written by Dâdâr Hormazdyâr and the latter portion by Navroz Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ.

69. Sharistân î chihâr Chaman. (Pr.)

Date: 1th of Jamadil Aval. 1213 Hijri.

70. Shâyast là Shâyast. (Phl.)

71. Shikand Gûmânîk Vijâr. (Paz.)

Date: Roz 1. Mâh 11. 1211 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Edal J. Âsâ; copied from the MSS. of Kâkâ Âsdin. The copy which was sent to Dr. West.

72. Shikand Gûmânîk Vijâr. (Phl.)

Writer: Jamshed Edal Dastoor J. Asâ.

73. Shikand Gûmânîk Vijar.

Date: Roz 15. Mâh Sefandarmad. 1211 Yazd.

Writer: Navroz Dastoor Jamshed Edal J. Asa.

74. Sitáyash Nâmeh. (Pr.)

Date: Roz 8. Mâh vi. 1207 Yazd.

Writer: Jamshed Dastoor Edal J. Âsâ.

75. Vasf-î Ameshôspendân. (Phl.)

76. Vendidåd Sådeh with Nerang.

Date: Roz 11. Mâh Behman. 1015 Yazd.

77. Vendîdâd with Pehlevî.

Date: 1106 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Jamasp Asâ.

78. Vendîdâd with Pehlevî.

Date: Roz 14. Mâh xii. 1194 Yazd.

Writer: Dastoor Jamshed Rustam Khorshed Dastoor J. Âsâ.

79. Virâf î Kâvûs.

Date: Copied from the MS. dated Roz 12. Mah vn. 902 Yazd.

- 80. Vîrâf î Kâûs. (Pr.)
- 81. Virâf î Pazand (Arda î Virâf nâmah).
- 82. Vishtasp bå Nirang.

Date: Roz 10. Mâh Âdar 1174 Yazd.

Writer: Shapoor bin Fredûn Mânek bin Hormazd bin Kaikobâd.

- 83. Vispered bû mûni î Pehlerî.
- 84. Yaçna with Pehlevî.

Date: Roz 30, Mah Meher, 1189 Yazd.

Writer: Dastoor Tehmür Dastoor Minocheher Beherâm J. Âsâ.

85. Yaçna with Pehlerî.

Date: Seems to be very old. It is an Irânyan MS.

86. Yaçna with Pehlevî.

Date: Roz 4. Mâh Shahrevar, 1151 Yazd,

Writer: Dastoor Belieman Dastoor Jamshed J. Asia.

- 87. Yasht i Hadakht with Sanskrit.
- 88. Zartusht Nameh, (Pr.)

Date: Roz 22, Mâh Khordâd, 1044 Yazd,

Writer: Herbad Dârâb Hormazdyâr bin Kavamuddin bin Kaikobad Sanjânâ.

89. Zohar î bâstân î Vakhshûr Zartosht. (Pr.)

Notiz zur Abhandlung S. 51: Faustus von Byzanz und Dr. Lauer's deutsche Vebersetzung von P. G. Mennylschean. — Mit Bezug auf die in dieser Abhandlung niedergelegte Beurtheilung der Lauer'sehen Uebersetzung des Faustus von Byzanz ist zu bemerken, dass bereits im Jahre 1882 Prof. H. Hi usenmann im Literarisehen Ventralblatt (S. 154) über die Arbeit Lauur's im gleichen Sinne sich geänssert und eine Reihe von Stellen namhaft gemacht hat, welche sein Urtheil bestätigen. Die Leser unserer Zeitschrift werden gut thun, die gehaltvolle Recension Hübschmann's zur Vervollständigung der Abhandlung von Meneyischean im Literarisehen Ventralblatt nachzulesen.

FRIEDRICH MULLER.

### VIII. Internationaler Orientalisten-Congress.

Laut Beschlusses vom 2. October 1886 des vn. Congresses in Wien und mit a. h. Genehmigung Seiner Majestät des Königs von Schweden und Norwegen wird der achte internationale Orientalisten-Congress in diesem Jahre vom 1. bis 14. September in Stockholm und Christiania stattfinden

Seine Majestät der König von Schweden und Norwegen Oscar n. hat das Protectorat und die Ehrenpräsidentschaft des Congresses anzunehmen geruht.

Die Mitgliedschaft des Congresses und dannt das Anrecht auf die Publicationen desselben wird durch Einzahlung von 20 Franken erworben

Anmeldungen und Einzahlungen sind an den General-Secretär des Congresses Carao Grafen Landere in Stuttgart zu richten, bei welchem auch das ausführliche Programm erhältlich ist. Diejenigen Herren Orientalisten, welche das Programm noch nicht bekommen haben, werden gebeten diese Anzeige als eine persönliche Einladung zu betrachten.

STOCKHOLM und Christiania, im Mai 1889.

Das Organisations-Comité.

# Glossen zum Corpus Inscriptionum Semiticarum.<sup>1</sup>

Von

### D. H. Müller.

Der Tag, an welchem E. Rexax in Gemeinschaft mit de Sauley, Longberier und Wardingfon der Académie des Inscriptions et Belles-Lettres den Autrag auf Herausgabe des Corpus Inscriptionum Semiticarum unterbreitete und begründete, der 25. Januar 1867, wird ein wichtiger Gedenktag in der Geschichte der semitischen Epigraphik und Sprachkunde bleiben. Das Institut de France hat nicht nur einen kräftigen Anstoss gegeben zur Sichtung und Erforschung des bereits vorhandenen epigraphischen Materials, sondern ununterbrochen seine Anstreugung darauf gerichtet, dass neue Gebiete durchforscht und zahlreiche Inschriften gesammelt werden.

Wenn man heute nach mehr als zwei Decennien die rege epigraphische Thätigkeit und das reiche, zum Theil auch ganz zuverlässige Material betrachtet, so darf man es aussprechen, dass dies zum nicht geringsten Theil das Verdienst der vom Institut unternommenen Herausgabe des Corpus sei.

Kein Land hat aber in den letzten zwei Decennien, wenn man von den grossen assyrisch-babylonischen Funden absieht, mehr epigraphisches Material geliefert, als Arabien. Im Auftrage des Instituts hat Joseph Halevy seine an Gefahren und Erfolgen so reiche Ent-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Corpus Inscriptionum Semiticarum ab Academia Inscriptionum et Litterarum humaniorum conditum atque digestum. Pars quarta inscriptiones himyariticas et sabaeas continens. Tomus I. Parisiis, E Reipublicae Typographeo, M D CCCLXXXIX

deckungsreise unternommen, auf der er die Ruinen der meisten alten Burgen durchforscht und nahezu 700 Inschriften gefunden hat. Durch Halevy's Entdeckungen und Arbeiten erhielt ich den Impuls mich diesen Gebieten zuzuwenden, und durch meine Anregung haben zwei österreichische Forscher, Siegfried Langer und Edlard Glaser, das von Halevy Begonnene in würdiger Weise fortgesetzt. Gleichzeitig wurden auch die nördlichen Karavanenstrassen Arabiens von Huber, Doughty und Edling untersucht und reiche epigraphische Beute heimgebracht. Nicht nur Ueberreste alter sabäischer (minäischer) Colonien, sondern auch Inschriften in einer bis jetzt unbekannten Schrift und einem nordarabischen Dialecte wurden zu Tage gefördert und zahlreiche nabatäische Monnmente copirt und abgeklatscht.

Als die Akademie den Beschluss fasste, die südarabischen Inschriften in einem Bande des Corpus zu vereinigen, waren es etwa 100 Inschriften, die in Europa theils in Originalen und theils in Copien bekannt waren. Heute wird wohl der sabäisch-binjarische Band allein gegen 1500 Nummern zählen müssen.

Auch das Verständniss der Inschriften hat seither durch die gemeinsame Arbeit der Forscher viel gewonnen, die historisch-ehronologische Anordnung und Siehtung derselben darf ich wohl als mein bescheidenes Verdienst in Anspruch nehmen. Für die Archäologie und Geographie Südarabiens waren die Arbeiten A. v. Kremer's nud Sprenger's bahnbrechend und fanden ihre Ergänzung und Erweiterung in der Veröffentlichung der Schriften Hamdani's. Die Publicationen Glaser's über die Topographie Südarabiens sind ohne Zweifel von sehr grossem Werthe.

Aber auch heute noch bieten die sabäisehen Inschriften sehr grosse Schwierigkeiten, die zum Theile erst in der Zukunft, wenn neue Funde gemacht sind, werden überwunden werden können. Ausgrabungen dürften reiche Ausbeute gewähren, aber, wie die politischen Verhältnisse liegen, wird es kaum möglich sein, solche in den nächsten Decennien zu unternehmen. Wir müssen uns daher mit dem Vorhandenen begnügen und dürfen unter Benützung der

verfügbaren Hilfsmittel uns wohl an die Herausgabe aller bis jetzt gesammelten Inschriften und Inschriftenfragmente wagen.

Ich selbst wurde durch eine Einladung Errest Rena's berufen, an der Herausgabe dieses Theiles des Corpus theilzunehmen und ich war auch bereit, dieser ehrenvollen Einladung Folge zu leisten. Später stellten sich jedoch einer gemeinsamen Arbeit mit den Herausgebern dieses Theiles Schwierigkeiten entgegen.

Wir begrüssen den Beginn dieser Publication mit Freude, weil wir hoffen, dass durch die Vereinigung der zerstreuten Theile dieser Epigraphik in ein einziges grosses Werk dieses Forschungsgebiet übersichtlicher und den verwandten Disciplinen zugänglicher gemacht werden wird. Bei dem Umstande, dass ich seit fast anderthalb Decennien auf dem Gebiete der sabäischen Inschriften thätigen Autheil nahm, bei dem Umstande ferner, dass mich die Commission des Corpus direct aufgefordert hatte, an den Arbeiten dieses Bandes mich zu betheiligen, glaube ich berechtigt und verpflichtet zu sein, zu der neuen Publication Stellung zu nehmen und der Oeffentlichkeit darüber zu berichten.

Wie die Herausgeber mit Recht bemerken, hätte dieser Band mit den Inschriften von Ma'rib (Marjab), der alten Metropole der sabäischen Könige, beginnen müssen. Opportunitätsgründe, denen ein gewisser Grad von Berechtigung nicht abgesprochen werden kann, bewogen die Herausgeber, mit Ṣan'ā, der heutigen Residenzstadt Jemens, den Anfang zu machen.

Freilich bietet der Absehnitt über Şan'â kein einheitliches Ganzes: denn von den 34 Nummern, die in Şan'â gefunden wurden, sind viele dorthin von nah und fern zum Verkaufe gebracht worden. Von der Umgegend von Ṣan'â (Bait-Baus, Girâf und Ḥadaķân) sind im Ganzen weitere fünf Inschriften bekannt. Das zweite Capitel (Nr. 40—48) behandelt die in der Umgegend von Dûrân und in der Qâ' Gahrân von Lasger entdeckten und von mir publicirten Inschriften, die einige eigenthümliche dialectische Erscheinungen aufweisen. Das dritte und letzte Capitel (49—69) enthält Inschriften aus

Ghaimân. Unter diesen 69 Nummern sind nur 18 neu,¹ alle übrigen waren schon früher bekannt, die meisten, besonders die grösseren, mit ausführlichen Commentaren publicirt.

Das erste, was wir von einem Werke dieser Art verlangen müssen, ist eine möglichst anthentische Reproduction der Inschriften Soweit die Originale zugänglich oder Abklatsehe vorhanden waren. bieten die Tafeln ganz ansgezeichnete Lichtdrucke von denselben. Auch die älteren Copien sind in entsprechender Weise wiedergegeben. Dagegen muss ich es als einen grossen Mangel bezeichnen, dass die Copien Glaser's nicht facsimilirt worden sind. Die Wiedergabe in modernen sabäischen Typen ist durchaus ungenügend und gibt kein riehtiges Bild von dem Zustande der ursprünglichen Copien. Noch mehr zu bedauern ist es, dass selbst die Langer'schen Copien, die bereits veröffentlicht sind, nicht zum Wiederabdrucke gelangten. Die Kosten können dabei keine Rolle gespielt haben, denn unter den reproducirten Inschriften sind einige in so splendider Weise und in so grossem Massstabe wiedergegeben worden, dass man meinen könnte, das Institut verfüge über ungeheure Summen. Bevor aber Geld für prachtvolle Ausstattung verwendet wird, mass den umumgänglichen Anforderungen der Wissenschaft vollständig Genüge geleistet werden.

Eine weitere Bedingung der sieheren Entzifferung ist eine genaue und sorgfältige Lesung, die bei undentlichen und verwischten Denkmälern ein ganz besonders gutes Auge und ein wiederholtes Prüfen aller vorhandenen Spuren erfordert. Wir müssen leider sagen, dass in vielen Fällen die Heransgeber sich auch dort an die ihnen vorliegenden Copien gehalten haben, wo die Abklatsche oder Lichtdrucke bei eingehender und genauer Prüfung andere Lesarten bieten.

Bei der Behandlung eines epigraphischen Textes muss die Kritik noch in viel höherem Masse streng conservativ sein, als bei Hand-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es sind die Nummern 3, 7, 12—14, 18, 19, 23—27, 29, 31—35, meistens kleine Inschriften oder Fragmente von wenigen Zeilen oder Buchstaben

schriften, die oft wiederholt durch verschiedene Abschreiber copirt worden sind. Gegen die siehere Lesung des Abklatsches oder Lichtdruckes darf nur in sehr seltenen Fällen eine Verbesserung gewagt werden und auch die Copien besonders deutlicher Inschriften, wo die Copisten ihre Lesungen als sieher hinstellen, dürfen nur mit äusserster Vorsieht und in möglichstem Anschluss an die gegebenen Buchstabenformen geändert werden. Die Herausgeber sind aber leicht geneigt Verbesserungen vorzuschlagen gegen die deutlichen Lesungen der Originale und Abklatsche und schenen sieh nicht, selbst bei Uebereinstimmung der von verschiedenen Reisenden und zu verschiedenen Zeiten angefertigten Copien, sehr starke, mit den Buchstabenformen sehwer in Einklang zu bringende Veränderungen vorzunehmen. Sie sind überhaupt gegen jede nene Wurzel und Form eingenommen und suchen darin einen sehon bekannten Stamm oder eine häufig formelhaft wiederkehrende Redewendung zu erkennen.

Das Ergänzen der Inschriften fordert auch grosse Vorsicht und darf nur dort versucht werden, wo für die vorgeschlagene Ergänzung eine gewisse Wahrscheinlichkeit vorhanden ist. In dem vorliegenden Werke wird diese Vorsicht öfters nicht beobachtet.

In der Pebersetzung sind selbst sehr häufig wiederkehrende und ihrer Bedeutung vollkommen gesicherte Wörter nicht ganz präcis oder sogar unrichtig wiedergegeben.

Der Commentar sollte in bündigster Kurze die wesentlichen Erklärungen geben und alles Ueberflüssige, zur Sache nicht streng Gehörige ausschliessen. Im Gegensatze dazu vermissen wir öfters nothwendige Erklärungen, die allerdings jedem Fachmanne (Sabaisten) bekannt sein müssen, für den selbst gut geschulten Semitisten aber durchaus nicht selbstverstandlich erscheinen. Die Hinweise auf andere Werke sind in solchen Fällen nicht ausreichend. Andererseits werden hie und da Bemerkungen in voller Weitlaufigkeit gemacht, die besser weggeblieben wären

Die Aussprache der Eigennamen ist oft nicht leicht anzugeben. Man kann es daher den Herausgebern nicht als Fehler aurechnen, wenn sie öfters einen Vocal setzen, wo möglicherweise ein anderer gesprochen werden muss. Dagegen hätten einige besonders hänfig wiederkehrende Eigennamen, deren Aussprache durch das Arabische ziemlich sieher steht, nicht falsch ausgesprochen werden sollen.

Die Herausgeber haben sich ziemlich selten auf Etymologien eingelassen und haben Recht daran gethan. Wo sie es aber versuchten, sind dieselben fast immer nicht glücklich ausgefallen.

Der jüdische Einfluss in Jemen war unstreitig zu einer gewissen Zeit sehr bedeutend, aber in einzelnen Wörtern und Formen, die gemeinsemitisch sind, deshalb jüdischen Einfluss zu erkennen, weil sie mehr ans Hebräische als ans Nordarabische anklingen, halte ich durchaus für verfehlt.

Die geographischen Belege sind nicht immer ausreichend, nicht einmal Hamdant's Gazirat und Ikhil sind in erschöpfender Weise benützt.

Die lateinische Uebersetzung lässt öfters an Klarheit und Correctheit manches zu wünschen übrig.\(^1\)

Last not least haben die Herausgeber im Erkennen des Sinnes der Inschriften und in der Erklärung schwieriger Stellen nicht jenen epigraphischen Takt und jene philologische Kritik bekundet, welche die Grundbedingungen einer jeden glücklichen Entzifferung sind.

Zur Begründung der von mir ausgesprochenen Behauptungen und Urtheile lasse ich eine Reihe von Bemerkungen folgen, in denen die wesentlichsten Ausstellungen aufgezählt werden. Ich wollte in dieser Liste durchans nicht erschöpfend sein. Nach den aufgestellten Principien werden die von mir nicht berührten Punkte leicht ergänzt werden können. Einen Punkt muss ich besonders hervorheben. Im Commentare werden oft Verbesserungen in anderen Inschriftstellen vorgeschlagen; ich habe diese Stellen grösstentheils deshalb nicht untersucht, weil wir ja später Gelegenheit haben werden, die Stellen in ihrem Zusammenhange zu prüfen. Wo ich sie geprüft habe,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ausser den im Folgenden augezeigten Stellen seien hier noch angeführt: "nepotes" für "posteri" Nr 2, 2, 24, 3–29, 1–4–40, 1, 43, 1; "in mense" für "mense" pag 16, 19, 78; "area subdiali muniverunt" pag, 64 (Nr, 40, 2).

zeigte sich in den Verbesserungen dieselbe Kühnheit und geringe Vorsicht wie in den besprochenen Texten.

In der Einleitung zum ersten Artikel über Saná wird aus einem unedirten Steinfragment Schefer's das Wort 2000 mitgetheilt, welches mit dem bekannten 2000 der Völkertafel (Gen. 10, 17) zusammengestellt wird. Bei der Wichtigkeit des Wortes wäre die genaue Angabe des Zusammenhanges sehr wünschenswerth gewesen, denn so ganz stimmt das Wort mit der Tradition doch nicht überein. Die Umstellung des ist durchaus nicht leicht zu erklären. Daneben ist an das Schloss Düram (2002), im Wädî Pahr, zu erinnern.

Pag. 2 ist der längere Excurs über Bekrî von 'Abou 'Obaid — de quo Hartwig Derenbourg, Les manuscrits arabes de l'Escurial 1, p. 524' als nicht hichergehörig zu streichen.

Nr. 1. Pag. 4--7. Wenn rɨyzm aus rrɨyzm abgekürzt ist, muss es Wahb'aṭt (nicht Wahaba'ṭat) ausgesprochen werden. Dasselbe gilt von rɨyzm und den übrigen mit rɨy zusammengesetzten Eigennamen.

Ebenso muss جود, wenn es von وُفَدُ hergeleitet wird, Jafidu transseribirt werden und nicht Jafidu.

بائة Zusammenstellung von sab. בש. hebr. בש mit arab. المنائة pretio venditare ist aus lautlichen Gründen unzulässig. Der hebräischen Wurzel عنه muss im Arabischen شاء entsprechen. Ich habe sehon in der 9. Auflage von Grennus, Hebräisches Wörterbuch thatsächlich diese Wurzel verglichen in der Bedeutung "das Schwert in die Scheide geben (steeken". Damit hängt wohl auch شهدة Naturanlage" (eigent-

<sup>1</sup> Vgl. Burgen und Schlosser, S. 28 und 61.

<sup>2</sup> Vgl Os. 35, 1 und Sabiische Deakmaler, S. 21, ferner Jaqut s v يأزل.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Nt. 2, 1, 2, 5, 1 24, 1, 2, 37, 4.

hich ,Gegebenes, Bestimmtes') zusammen. Dem arabischen سام ,pretio venditare' entspricht tahn. عبد ,schätzen, abschätzen'.

Wörter, wie מקם ,צרה וו ihren zum Theil mit den anderen semitischen Sprachen übereinstimmenden, zum Theil abweichenden Bedeutungen fordern eine gründliche Erledigung. Mit Hinweisungen allein ist dem Leser wenig gedient.

Nr. 2, Pag. 7—11. Bei der Besprechung des Wortes שים "Patron" war darauf hinzuweisen, dass auch andere Götter von anerkanntem Range oft als שים verehrt werden, so die Gottheit המרם (Hal. 24. OM. 2°, 2. 7), אלמקה (Os. 1, 3), הכרם (Hal. 485, 3), התרם (Fr. 9, 4), vgl. auch Fr. 37, 5. Ueber die Stellung des שים zwischen der Gottheit und dem Könige belehren besonders Hal. 192, 14 und 485, 13.

Pag. 9. Die Herausgeber transseribiren ברב in zusammengesetzten Eigennamen stets Karib, wahrscheinlich weil einmal מאבריב (Hal. 48, 13) geschrieben wird. Dies ist nicht richtig. Die arab. Nom. propr. Karib, Abûkarib und Ma'dikarib beweisen unwiderlegbar die Aussprache Karib.

Nicht erklärt sind in dieser Inschrift die Wörter und Ausdrücke: אָמָה, הִּמְן (die Verweisung auf Os. 16 ist unzureichend), מספאן (die Verweisung auf Sabäische Denkmäler ist nicht genügend), אַבר, בּרי, אַבּקלן ואַהֿמרן צַרקס. פּריע , פּריע , פּריע , פּריע , פּריע , פּריע .

Lehîathat ist nach hebräischer Manier transscribirt (לְּהִיּ) und nicht erklärt. In der Uebersetzung Z. 3 ist Ta'labo Riyamo falsch, weil Riyam Nomen loci und nicht Adjectiv ist. Es muss heissen Riyami oder Riyamaeo. Ebenso ist in Nr. 3, Z. 5 zu verbessern.

agros' besser ,Patronatsgebiete'.

Nr. 3. Zum ersten Worte מערשמם bemerkt der Commentar: "Forsan quoque in Langer 1, v. 1. ubi Muller , legit." Es

¹ Die Uebersetzung von AME ,area' ist nicht richtig.

<sup>2</sup> Ich will an einem Beispiele zeigen, wie unzulänglich der Commentar ist. In der Phrase אלבדה | אבלא מבלא פול איני אול איני און איני און

ist eine starke Zumuthung, dass ich zwz für zwz verlesen habe! Die Herausgeber konnten sich später von der Unrichtigkeit derselben durch Einsicht in den Abklatsch überzeugen. Der Lichtdruck zeigt meine Lesung ebenso deutlich. Sie haben diese Vermuthung auf S. 65, Col. n in aller Form zurückgenommen.

- Z. 2 הקני ist Causativ von קני besitzen und heisst in Besitz übergeben, widmen, weihen', keineswegs aber "geloben'. Die Uebersetzung "vovit" ist daher unrichtig. Es muss stets "dedieavit" oder "conseeravit" übersetzt werden.
- Z. 6. Ueber ממיר אתורן, ממיר אתורן, אפרות Ahguri hatten die Herausgeber Aufschluss bei Hamdanî sich holen können. Hamdanî kemit folgende Nomina loci مطارة الجرم ,مطاران , 121, 8. 121, 5. 121, 5 مطارة التجدات und مطارة الجدات 168, 10. Die letzteren im Gauf. Ein ähnliches Nomen loci ist מחור , Plural von مطارة Der Beisatz אתורן war nöthig, weil es eben verschiedene משור gegeben hat. Was שמיר betrifft, so hatten sie sich nicht auf den "auctor elanculus" bei Jâc. v, p. 13 berufen sollen. Dieselbe Thatsache wird in einem Verse eines Tobba" bezeugt:

Z. 9. Die Thatsache, dass X = j ist, wurde zuerst von mir in der ZDMG., Bd. xxix, S. 618 ff. festgestellt und nicht von Praetorius im Literaturblatt für orientalische Philologie, 1, 29—30.

Wie die Wurzel er auch nur 'entfernt verwandt' mit 513 sein soll, weiss ich nicht: sie bedeutet übrigens 'etwas mit Ernst und Eifer thun'.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> upp wird falschlicherweise "vovit 2, 2, 3, 3, 5, 1, 19, 2, 30, 2, 67, 2 (iborsetzt, dagegen richtig durch "consecravit" 30, 5 und 37, 1

Nr. 4 waren die Ausdrücke בראין והשקרן zu erklären.

Nr. 5, Pag. 13—15. Die Inschrift besteht aus zwei Fragmenten, welche, wie schon längst erkannt worden war, zusammen gehören. Sie lauten:

Die Herausgeber ergänzen die Inschrift folgendermassen:

Die Zusammenschweissung der beiden Fragmente ist in dieser Weise unmöglich. Sehon die Verbindung ,et eorum filii, et Našakarib' ist in den Inschriften undenkbar, weil auf das Wort (1992) stets die Aufzählung der Namen folgen muss. Dazu kommt, dass auf dem sehr deutlichen Lichtdrucke, wie ja auch auf den Copien das erste Fragment auf Φ ausgeht und das zweite mit Φ beginnt, während in dem im Corpus recipirten Texte das eine Φ einfach eliminirt ist, wozu durchaus kein berechtigter Grund vorlag, vielmehr muss die Stelle etwa במבשבון המשבה ו במבשבו ergänzt werden. Anstatt מבשבה oder ein anderer mit i beginnender Eigenname gelesen werden.

In der zweiten Zeile steht deutlich ברבה, die Einfügung des Trennungsstriches ist willkürlich und die Ergänzung unpassend; ברבה mit Mimation ist ganz bestimmt beizubehalten. Freilich findet sich an einer Stelle (Hal. 172, 2) בעל ברב סhne Mim, aber auch sonst kommen Personen- und Ortsnamen bald mit bald ohne Mimation vor. Die beiden anderen Stellen, die im Commentare angeführt werden, sind nicht beweiskräftig: ברב ברב OM. 9, 4 werden doch die Herausgeber gegen den deutlichen Wortlaut nicht in בעל שבר verändern wollen, und בעל ברב OM. 13, 1 ist eine Vermuthung und Ergänzung von mir für ברב בעל das also ebenso gut בעל ברב gelesen werden kann. Die Lesung בעל ist, abgesehen davon, dass das ≰zu ברב gehört, schon desswegen wenig wahrscheinlich, weil man neben jähn auch jähren auch данчар

<sup>1</sup> Das Φ ist auf beiden Fragmenten ganz unversehrt.

mit dem demonstrativen a erwarten mijsste; auch sind nach der ersten Zeile zu schliessen viel mehr Buchstaben ausgefallen.

Ich bin daher der Ansicht, dass etwa מָרֵבֶּדְ וֹעָדְן עַרְבַּעָּן, den Thurm . . . 'at und die Lagerstatte' (hebr. בְּבֶּדְ, arab. מְרָבִּשׁ, zu ergänzen sei. Der Name des Thurmes kann verschiedenfach gelesen werden. Auf בַּצְעָד, הַרִּעֶד, mid Ortsnamen sind mir הַּבְּעַד, הַרִּעָד, richtig sei, lasse ich dahin gestellt. Die Inschrift scheint mir nicht ein Exvoto, sondern eine Bauinschrift zu sein.

Zu בדבדם und den weiteren Eigennamen ist auch die Inschrift des Brit. Mus. (Glaser-Collection?) in der Wiener Zeitschr. f. d. Kunde des Morgenlandes, n, 2 zu vergleichen, wo neben בדבדם noch die Namen בדבשל, שמבר und בבדי vorkommen, eine Inschrift. die allerdings im Jahre 1887 den Herausgebern noch nicht zugänglich sein konnte. Auch der Name בבדי (Hal. 353, 1) war zu vergleichen. Im Commentar wird mit hebr. בדי (syr.  $\mathfrak{p}^{(2)}$ ) zusammengestellt, dann musste aber nach dem bekannten Vocalgesetze (hebr.  $\hat{o} = \operatorname{arab}$ .  $\hat{a}$ )  $D\hat{a}dkwib$ , nicht  $D\hat{o}dkarib$  geschrieben werden. Auch die Schreibung Jedi'a'il mit Patah furtivum ist ein Hebraïsmus.

Die Etymologie von יבו nach Kamûs על, war vollkommen überflüssig, nachdem die heutige Aussprache, wie die Herausgeber hinzufügen, 'Irrân lautet, ebenso gehören die Nachweise zu חולים nicht hieher. Dagegen durfte die abweiehende Ansicht, dass ארן הפרסים Appellativum in der Bedeutung "Burg" sein kaun, nicht mit Stillschweigen übergangen werden.

Nr. 6, Pag. 15—19. Von dieser Inschrift liegen mehrere Copien und ein Lichtdruck vor. Auf zwei graphische Eigenthümlichkeiten, die schon früher aufgefallen waren, machen die Herausgeber mit Recht aufmerksam, nämlich auf den Querstrich in  $\sqcap$  und das verkehrte  $\nmid$ . Dagegen haben sie Unrecht, wenn sie sagen: resch quoque ad dextrum declinans. Ein gutes Auge erkennt auf dem Lichtdrucke das allerdings etwas geschwungene, aber nach links offene  $\gt$ . Auch alle alteren Copien und die Drucke Fresnel's und Halevy's bieten das  $\gt$ ganz richtig. Nur Glaser's Copie scheint, nach dem Drucke zu

schliessen, das verkehrte \( \zi \) zn haben. Es ist nur fraglich, ob die Schuld hier Glaser oder die Herausgeber trifft. In solchen Fällen bedauert man sehr kein Facsimile der Copie zu besitzen, das allerdings bei dieser Inschrift, wo ein Lichtdruck vorliegt, entbehrt werden kann.

Mordtmann ergänzt die erste Zeile אלה והבעי während die Herausgeber מלה ובון ארבן מולובון lesen. Gegen die letzte Lesung sind schwerwiegende Bedenken. Erstens scheint mir der Raum für die ergänzten Zeichen nicht auszureichen, zweitens glaube ich, dass die Spuren auf dem Liehtdrucke die Lesung אלהחבע begünstigen, wie ja auch Arnaud noch das ה von (אלהחבע copirt hat, drittens ist es unwahrscheinlich, dass die ältesten sorgfältigen Copisten das ה mit dem ה verwechselt haben, die in dieser Inschrift sich scharf von einander unterscheiden (vgl. das ה in עברבלל in der ersten Zeile).

Die Lesung העלל haben die Herausgeber mit Recht hergestellt. Derselbe Name findet sich jetzt auf GC. 20 (Wiener Zeitschr. f. d. Kunde des Morgenlandes, u, S. 205). Zu dem Namen העלל ו אלהת ו קילם war auf meine Abhandlung Zur Vergl. sem. Sprachf., S. 24 zu verweisen.

Die Ergänzung Merken Z. 34 ist überflüssig und nicht begründet, weil kein Raum für die zwei Buchstaben vorhanden ist.

Die Uebersetzung von جائة durch "regium" ist unrichtig, dagegen steht im Commentar richtig "regis". Die Aussprache des Eigennamens ist nach dem arab. هانی Hâni", nicht Hana". Für "et filii" lies "et ambo filii".

Was die himjarische Acra betrifft, so hat Halevy Recht gethan seine geistreiche Hypothese mit aller Vorsicht und Zurückhaltung vorzutragen. Herr Fell und die Herausgeber haben durch ihre Sicherheit kein neues Moment zur Feststellung der Aera beigebracht. Meine Bedenken gegen dieselben habe ich in der Encyclopaedia Britannica, Artikel Yemen ausgesprochen.

Zu der Schlussstelle יות ו בתאר ו אמם ו איבני ו ההּהָהָּהְ ist Sab. Denkm., S. 86 die Inschrift des Dû-Dunjân (bei v. Kremer, Südarab. Sage, 96): ונא שייאונה בעפוני אייארוני (verglichen und dazu be-

merkt worden: "In dem حيوان der Iuschrift ist wohl das "n zu erkennen, das unmittelbar auf das Datum folgt.' Wenn unn die Herausgeber sagen: "Nihil eum nostro "n commune habere عيوان credimus", so möchte ich dagegen die in den Sabitischen Denkmittern ausgesprochene Ausieht aufrecht erhalten, dass jene von arabischen Archäologen überlieferte Iuschrift nach einem ähnlichen Datum fabrieirt worden ist.

Nr. 7, Pag. 19. Die Nummer besteht aus drei nebeneinanderstehenden Monogrammen, die wahrscheinlich an irgend einer Inschrift angebracht waren. Ausser Zusammenhang sind solche Monogramme äusserst schwer zu bestimmen. Die erste Bedingung einer richtigen Bestimmung ist eine richtige Lesung. Die Herausgeber bilden im Texte eine Zeichmung dieser Monogramme ab, die sie von Herrn Glaser erhalten haben und suchen darnach dieselbe zu entziffern. Eine sorgfältige Prüfung des Lichtdruckes latte sie aber überzeugen müssen, dass die Zeichnung vielfach unrichtig ist. Vom ersten Monogramme rechts ist unr der kleinste Theil erhalten, der auch ziemlich stark verwischt ist, in der Abzeichnung aber keineswegs genau wiedergegeben wurde. Hier muss der Versuch einer Enträthselung als müssig aufgegeben werden. Alles, was die Herausgeber darüber sagen, gehört nicht zur Sache. Die Heranziehung der Münzzeichen (des griechischen V und der Anfangsbuchstaben von Ħ∏]) zur Erklärung eines Steinmonogrammes ist von vorneherein verfehlt. Das zweite und dritte Monogramm sehen nach dem Lichtdrucke also aus:



In dem rechtsstehenden Monogramme wollen die Herausgeber AM "mente magis quam oculis erkennen, während ich UNS) zu erkennen glaube. Der obere Theil ist stark verwischt und von mir zweifelnd nach der Glaser'schen Zeichunug ergänzt, das Zeichen der Basis halte ich für ).

Nr. 8, Pag. 19-21. Diese Inschrift lautet:

| ועומכרב | אשוע | ובנהו | ם | ם | אלהמו | קינן | אלה | המאם | עם | בן | ההימה | ורתודו | מ

<sup>&#</sup>x27;Ammikarib Aswa' und seine Sohne  $S_1$ ' . . . . . machten diese Grabstätte . . . durch die Mach-

t ihres Gottes Kainân. des Gottes [des Stammes] Ḥâsi'm[ . . . . . und durch die Ma-]

eht des Clans der Suhaim. Und sie stellten ihre Gabstütte in den Schutz des 'Attar].

heisst nicht ,dedicare, sondern ,committere'.1

Nr. 10, Pag. 22 bewerkt der Commentar zu אמן מלך בי דותרבן האמן מלך וותרבן האמן מלך וותרבן האמן מלך וותרבן האמן מלך וותרבן וותר

Nr. 11, Pag. 22—24. Der Lichtdruck ist so undentlich und verwischt, dass an den zweifelhaften Stellen aus demselben nichts zur Feststellung des Textes geholt werden kann. Zum Theil wesentlich andere und wie mir scheint bessere Lesungen dieser Inschrift liefert Mordtmann, ZDMG, ni. 310 und 364 und ni. 160. Im Texte werden die verschiedenen Copien von Cruttenden. Halevy und Glaser mitgetheilt und einer jeden die hebraische Transscription hinzugefügt. Dies ist zuviel des Guten und wirkt mehr verwirtend als aufklärend. Die hebräische Transscription hat ihre Berechtigung darin, dass das Corpus seine Resultate auch Nichtsabäisten zugänglich mache, aber jede Copie zu transscribiren hat keinen Nutzen. Zu zer: ist das Nomen loci

Nr. 12, Pag. 24. In der Lesung und Herstellung dieses kleinen zerstörten Fragments zeigt sieh viel Phantasie und wenig sieherer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Richtig ,commiserunt' 20, 4 und 21, 3, falsch ,voverunt' 17, 4

 $<sup>^2</sup>$  Ueber die Bedeutung dieser zwei Buchstaben vg<br/>l Siegfried Langer's Reiseherichte, p $\,$ 73 zu Langer x<br/>n, Schluss.

Grund. Die Ergänzung 222 ist gegen die Copie und den Sinn, weil in der Regel auf 222 nur der Name eines Mannes folgt, hier aber wenigstens vier Namen stehen.

Nr. 13, Pag. 25. Die Herstellung des kleinen Fragments ist richtig, in der Auffassung von بصرته , welches die Herausgeber für den Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten, weiche ieh ab. Ich halte es für en Namen eines Gottes halten eines G

Nr. 15 und 16 würde ich nicht zu ergänzen wagen, dagegen haben die Herausgeber vollkommen Recht, das Monogramm ▷ 워크 und nicht 워크 보고 lesen.

Nr. 17, Pag. 27 ist יהתרן unrichtiger Weise "voverunt" statt "commiserunt" übersetzt. Der Lichtdruck ist zum Theil sehr undeutlich, so dass die Varianten der Copien von Cruttenden, Halevy und Glaser hätten gegeben werden müssen.

Nr. 18, Pag. 28. Die von mir mit aller Reserve ausgesprochene Vermuthung, dass בתון הק auf das Nomen loci ביה zurückzuführen sei, durfte nicht mit solcher absoluten Sicherheit als feststehende Thatsache hingestellt werden.

Die Construction dieser Inschrift ist nach der gegebenen Uebersetzung ausserst schleppend. Ich schlage vor החקני mit הקני אלמן בעשרו עשרוי עשרנת zu verbinden und damit besonders הקניו יושרנת בין עשר ויעשרנת בין בעשרוי (Derenbourg, Étud., Nr. 5, 2-3) zu vergleichen; die Worte בבן בתמלא ו

במבאלה dagegen beziehen sich auf das vorangehende במבאלה und sind eine ähnliche Phrase wie במבאלה בעמה (Os. 13, 3). Demnach ist zu übersetzen:

"N. N. weihte dem Ta'lab . . . . diese Statue — weil er ihn erhört hat in Folge seiner Bitte, um deren Erfullung er ihn bei der Errichtung des Denkmals in der Stadt Marjab gebeten hatte — von den Zehenten . . .

Ein Beispiel einer verunglückten Etymologie ist die Zusammenstellung von sab. اوْكُنُ الترا , mit hebr. الله beziehungsweise بالله und mit arab. مكن. Ursemitische Wurzelforschungen sollten von einem Werke wie das Corpus ausgeschlossen bleiben.

Bei ren "dieser" mit der Vergleichung des äthiopischen **o-h-le** musste Halevy's, der zuerst in genialer Weise die Pronomina demonstrativa ren, ren und ren erkannt nud sie gegen die Angriffe Pratorirs' und Stade's vertheidigt hat, gedacht werden.

In der Uebersetzung Z. 1 lies dedicarit für rorit, Z. 2 Riyami für Riyamo.

Nr. 20, Pag. 32—33. Diese und die folgenden zwei Inschriften sind von mir aus dem Nachlasse Langer's publicirt worden. Zu zw. resp. wzw. möchte ich jetzt auf das von mir in den Sabäischen Alterthümern in den kön. Museen zu Berlin. S. 11 Gesagte verweisen, wonach es von hebr. zww zu trennen ist.

Das auf dem Abklatsche sehr deutliche χήμφ haben die Heransgeber vermuthungsweise in μΠήμφ geändert. Dies ist eine Willkür lichkeit, welche sich gegen den Geist einer gesunden Textkritik versündigt. Dagegen ist die Vermuthung, dass ππππ, beziehungsweise πππππ, nicht Name des Grabes, sondern als Appellativum aufzufassen sei, sehr ansprechend. Vgl. jedoch πππ 1 μπππ. Hau. 667, wo πππ Name des Grabes zu sein scheint.

Für and ist vielleicht nuter Hinweis auf Nr. 32 (Pag. 54) zu ergänzen.

Nr. 21, Pag. 34, muss ich mich wieder gegen die versuchte Veränderung von אונעם in נעמיד anssprechen. Der deutliche Abklatsch verbietet derlei Verbesserungen Nr. 22, Pag. 35, wollen die Herausgeber in הלה das arab. خلّه, theca' erkennen und damit das phön. הלם auf der Inschrift Esmun'azars zusammenstellen. Vgl. jedoch Georg Hoffmann, Ueber einige phönikische Inschriften, S. 36.

Nr. 23, Pag. 36 vergleichen die Heransgeber zu dem Eigen namen المحترة (= arab. الحلقة) die Stelle bei Jâcût ıv, 671: قال ابن الحلقين الحطيين Sie haben dabei übersehen, dass diese Stelle von mir in den Burgen ı, S. 80, Note 7, schon verbessert worden ist. Für المنظين ist nämlich المنظين zu lesen. Die Stelle selbst findet sieh bei Hamdânî Gazîrat 55, 4. Unter المحالك führt Jâcût bekanntlich den Hamdânî an.

Zu pān kann der Wurzel nach das Nomen loci خُطَيّان bei Jâcût n, 290, 9 verglichen werden.

Nr. 24, Pag. 36—38. In dieser ziemlich einfachen und, mit Ausnahme der letzten Zeile, deutlichen Inschrift sind wieder einige unnöthige Correcturen vorgenommen worden, wo die ursprünglichen Lesarten beizubehalten waren.

Der Beiname )自由 wird in )自由 verändert, weil letzteres schon einmal in den Inschriften (OM, 12, 1) nachgewiesen ist, als ob nicht auch )□古? vorkommen dürfte. Ebenso unrichtig scheint mir die Aenderung אורם aus ב-ד. Die Wurzel כני ist im Arabischen und Hebräischen vorhanden. Den Eigennamen حارح führt Ibn Doraid 142 an, ein Schloss دورج kennt Hamdânî, warum sollte also nicht auch ein Beiname یڈر vorkommen? Die Herausgeber haben die Schwäche, in den nenen Inschriften nur sehon alte bekannte Wörter zu suchen und weigern sieh, neue anzuerkennen. Es ist aber die erste Pflicht der Epigraphiker, erst genau zu lesen und genau das Gelesene festzuhalten und ohne dringende Noth und gutem Grund nicht zu ändern und zu verbessern. Die Punkte am Ende der zwei ersten Zeilen scheinen mir, wie aus der Copie Glaser's (Mitth. 56) hervorgeht, ganz überflüssig zu sein. Auch in der vierten Zeile ist die Verbesserung 均片)∏o für 片)∏o unnöthig. Das zweite oder letzte  ${
m Verbum}$  kann auf n auslauten, muss aber nicht

Die Stelle האבין יבראן חרתן עברהמי ist lehrreich für die nähere Bestimmung des Wortes -- das man bis jetzt nicht erklären konnte. obgleich es ziemlich häufig in den Inschriften vorkommt. Im Commentar zu dieser Stelle heisst es: Verbum 872 et similia, quibus conjungi solet, in nostris titulis vocabulum 🚌 domus saepe sequitur . . . Ideo hujusmodi sensum in יבית ו עברתמי quaerimns. Mordtmann et Muller, Sabäische Denkmäler, p. 49, docuerunt vocabulo agros litorales exprimi per quos aqua rigatur. Nach diesen Pramissen sollte man glauben, dass der Schlass etwa lauten müsste: "Folglich bedentet ein Haus oder irgend einen andern Ban am Ufer der Bewässerungskanäle. Man muss daher staumen über die weitere Wendung im Commentar: Quod ad 777 pertinet, collato arabico 🚣 "optimam terram" designare nobis videtur. Wie aus diesen richtigen Prämissen dieser Schluss gezogen werden konnte, ist mir geradezu ein unauflösbares Räthsel. Die Uebersetzung lantet: 'renovaverunt (lies texerunt, wie richtig im Commentare) et condiderunt terram optimam agri sui litoralis. Was soll das heissen? Wie soll eine "terra optima" bedeckt, erneuert oder gegründet werden? — Die Annahme, dass מדם irgend emen "Uferban" bezeichnet, scheint auch aus ZDMG, 490, Nr. vn. Z. 1 ברהן עד | ברבון hervorzugehen, welche ich jetzt "von dem Aukerplatze (oder der Kanalmändung = arab. فَرْضُهُ bis zum Uferban, übersetzen möchte. Dass übrigens 🚌 einen "Wasserban" bezeichne, hat Morormaxx an der eben angeführten Stelle bereits vermuthet

Nr. 26 und 27, Pag 39—42 Ueber diese beiden Inschriften sagen die Herausgeber: "Literque in finno latebat, nec quid de antiquitate lapidum constat, quam possessor corum titulos commenticios et acreas tatulas fabricari soleat." Der Rede Sinn ist dunkel, er wird aber klarer, wenn man Glasen's *Mittheilungen*, p. 19 vergleicht, wo es heisst: "Gl. 26 . . . . kann nicht in Betracht gezogen werden, weil diese Inschrift auf einem unter Dünger gut vergrabenen, wahrschein lich sehr jungen Steine im Hause des grössten jüdischen Inschriften und Bronzetafel-Fabrikanten in Şana sich befindet und dort copirt wurde." Das klingt schon etwas dentlicher: die beiden Inschriften

sind Fälschungen und zwar wahrscheinlich nach einem eehten, aber schon sehr zerstörten Originale. Der Besitzer hat also das alte, wahrscheinlich nicht transportable, schlecht erhaltene Original copirt und dann die Inschrift in dazu hergerichtete Steine eingegraben, die er im Dünger längere Zeit verbarg, um sie nach Jahr und Tag wieder auszugraben und sie als Antiquitäten zu verkaufen. Dass sie dadurch nicht deutlicher geworden sind, versteht sich von selbst. Glaser hat mm wieder von diesem Steine eine Copie genommen. Uns liegt aber auch diese Copie nicht vor, sondern ein Abdruck in sabäisehen Typen, was durchaus unzureichend ist. Die Glaser'sche Copic hätte uns gewiss eine bessere Vorstellung von der Form der Buchstaben gegeben als die Typen. Die Texte sind im Grossen und Ganzen richtig ergänzt und verstanden worden, im Einzelnen bleibt freilieh Manches zu wünschen übrig. Die Ergänzung o∮1∆ in der zweiten Zeile ist gewiss nicht richtig, die Spuren der Zeichen führen auf o X ♦ Å. das ich jedoch nicht erklären kann. Z. 3 lautet: 🗶 🛭 🗡 አለተጠ ነ በ አብት ላ አት ወገት ፡ welches von den Herausgebern gelesen wird: [여러시조기]미뉴스독무기타 סוֹןץיּעׁאַן Nie Lesung אַלההבאָּב mit Weglassung des φ ist durchaus zn billigen. Die Schreibung אליה für אלה (אצו) mag vielleicht den jüdischen Fälscher verrathen, der gewöhnt ist hebr אַלאָ zu sprechen. Ebenso richtig scheint mir die Ergänzung Φ1Y•X\$|XĦ∏; das > für den Trennungsstrich kann eine Verlesung eines der drei Copisten sein, durch deren Hand die Inschrift gegangen ist. Dagegen ist die Lesung MMX gewiss falsch. Abgesehen davon, dass die Buchstabengruppe 111 H eine solche Lesung unmöglich macht, durften die Herausgeber das Wort juur, welches mit einer einzigen Ansnahme aus späterer Zeit uur auf Bronzetafeln vorkommt, nicht auf einer Steininschrift suchen. Die Buchstabengruppe ANAH lese ich 划划, vgl. Nr. 67, 4. OM. 5, 4. 8, 4 etc. Die weiteren Ergänzungen sind zum Theile recht scharfsinnig, aber wenig sieher. Ich möchte davor warnen, weitere Consequenzen darans zu ziehen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auf der Inschrift von Hisn Ghurab 1, 6 יבלידן אור scheint das ursprünglich eine Bronzetafel bezeichnende Wort schon allgemein im Sinne von Inschrift gebraucht zu sein

Sieherer sind die Ergänzungen der folgenden Inschrift (Nr. 27), wo ich nur Z. 4 lieber אמפרם für האמרם vorschlagen möchte. Diese Inschrift bildet gewiss die Fortsetzung und den Schluss von Nr 26, was die Herausgeber nicht bemerkt zu haben scheinen.

Nr. 28, Pag. 42—45. Zu Z. 1 heisst es im Commentar: צרן פצר פנים secundum Halevyi loc. cit. interpretationem: "salutem quam attulit, suppresso altero yôd vocabuli १९) LY nisi forte additum fuerit ut yôd consonantem designaret, sicut in orthographia neo-hebraica. Ich glaube, dass diese Möglichkeit nicht einmal in Form einer Vernnuthung hätte ausgesprochen werden sollen! — Sicht man die Abbildung der Cruttenden's sehen Copie au, so wird man finden, dass oberhalb der beiden der Stein verwischt war. Man darf vielleicht Y९) LY lesen und "salutem quam attulit ei (feminae)" übersetzen.

Die Zusammenstellung von משים mit hebr. משים, die auch von mir früher gebilligt worden ist, muss aus lautlichen Gründen (arab. ש hebr. ש) abgelehnt werden.

Nr. 29, Pag. 45—47. Von dieser hier zum ersten Male publicirten Inschrift liegt ein sehr guter und deutlieher Liehtdruck vor. Es war also überflüssig daneben noch die unzureichende Copie Glassen's wiederzugeben.

Z. 2.3 wird ergänzt: אויי ובארן אויין אויין אויין אויין אויין וואסן אויין עוד אייין עוד אויין אוייין אוייין אויין אויין אויין אוייין אויין אויין אויין אויין אויין אוייין אייין אייין אייין אויין איי

Z. ق تحتا المحتفظ (contra detrimentum quodlibet et unamquemquem malum afferentem). Ich halte beide Wörter für Participia = مِنْ نَاكِرُ وَمُنْبِّرُسِي gegen jeden Zerstörer und Freyler).

Nr. 30, Pag. 47—49. Diese Insehrift ist von mir publicirt worden. Die Herausgeber weichen nur in einem Punkte von meiner Auffassung ab, indem sie das eine 52 für verschrieben halten, während ich es für ein Nomen propr. angesehen habe. Die Möglichkeit der Dittographie gebe ich gern zu.

Z. 5 wird جاء = arab. سُرِقُ ,qnod raptum est übersetzt, während ich es "welches gestohlen worden ist wiedergegeben habe, wie es auch heissen muss. Die Herausgeber scheinen zu dieser Uebersetzung durch einen ganz formellen Grund verleitet worden zu sein. Sie konnten vom Deponens 'füratus est' kein Passivum bilden und haben infolge dessen das Verbum 'rapere' dafür gewählt. In der Sache ist es aber nicht gleichgiltig, ob etwas geraubt oder gestohlen wird. Die Lateiner wussten sich in solchen Fällen zu helfen, sie sagten 'fürto ablatum est'.

Nr. 31, Pag. 50. Diese Inschrift ist von mir in der Wiener Zeitschrift f. d. Kunde des Morgenlandes, n. S. 199 in ahnlicher Weise erganzt und übersetzt worden, nur in der Febersetzung des Wortes wiesen gehen wir auseinander, indem die Herausgeber in Anschluss an Fresnel 55, 5 (so für 35!) das Wort auf die Gottheit, während ich in Anschluss au Osiander 14, 3 auf den Weihenden beziehe. Beide Auffassungen sind möglich, ich halte die von mir gewählte an dieser Stelle für die wahrscheinlichere.

Nr. 34, Pag. 52. Ein kleines Fragment, welches von Glaser in aller Ruhe nach dem Originale in Ṣanâ copirt werden konnte, auf dem nur die Buchstaben . . . 以内よれ以 . . . stehen. Diese Buchstaben in も同よしました。 verstösst gegen jede epigraphische Regel.

Nr. 35. Pag. 52—53. Ueber Bait-Bans hätte Hamdåni, Gazirah 81. 23. 112. 3 und 195. 23 angeführt werden müssen. Die Inschrift selbst besteht aus eilf Zeilen von nur wenigen und unsichern Buchstaben. Ich würde es nicht wagen dieses Fragment irgendwie zu ergänzen. Die Herausgeber waren kühner, aber die Resultate ihrer Bemühung sind höchst problematisch. Mit Ausnahme von vielleicht zwei Wörtern ♥餐室♥□□Φ (Z. 2) und □□△★♥□ (Z. 11) halte ich Alles für falsch, oder mindestens für sehr unwahrscheinlich.

Nr. 37, Pag. 54—61. Die Literaturangaben über Ḥadaḥân sind sehr dürftig. So ist z. B. der Absehnitt über Ḥadaḥân und Ridâ' Burgen, i, p. 30—31 und 65 übersehen worden. Im Gazirat al 'Arab wird noch عنا 81, 26 und 82, 3 erwähnt. Auch inschriftlich war sehon nachgewiesen worden. Um so sonderbarer klingt dann Pag. 58, Col. n die Bemerkung: "De urbe Hadaḥân abunde egimus in proemio interpretationis." Diese Inschrift, eine der sehönsten und deutlichsten, die wir kennen, wurde von Glasen und mir ausführlich commentirt. Die Herausgeber referiren über unsere Commentare, haben aber eine Reihe von wichtigen Punkten unberührt gelassen.

Im Commentar Pag. 56, Col. i heisst es ܡܫܫܫܪ, nomen proprium compositum, ad imitationem hebraici ܫܫܫܪ, conflatum. Diese ganz falsche Anschauung, welche Hartwie Derenboure in seinem Aufsatze Les noms de personnes, etc. zum Ausdrucke brachte, und der von mir aufs entschiedenste widersprochen worden ist. darf im Corpus Inscriptionum Semiticarum nicht als die allein giltige hingestellt werden

In almlieher Weise ist folgende Stelle (Pag. 58, Col. 1) zu beurtheilen: Quemadmodum ez indicium est hebraici sermonis ad linguam Sabaeorum magnopere pertinentis, sie etiam praepositio pz
"eunn non arabicae formae ». sed hebraicae zz smillima, firmum
argumentum praebet Judaeos in Yemeno plurimam valuisse. Ich halte
es für überflüssig diese gegen jedes wissenschaftliche Princip ver-

stossenden  $\Lambda$ ufstellungen hier des Weiteren zu beleuchten und zu kritisiren.

Zu ממע (Pag. 56, Col. n) fehlt die von Glaser und Praetorics aufgestellte und von mir als nicht unmöglich bezeichnete Erklarung, dass es gleich arab. هَمُعَى sein kann.

Zu אמבה (Pag. 57, Col. i) musste auf die Weihungen von Personen an die Gottheit hingewiesen werden.

Pag. 58, Col. n. Die Vernnthung, dass vielleicht Os. 27, 1. 10 عادة für عال عادة zu lesen sei, durfte bei der Deutlichkeit der Bronzetafeln und bei dem Umstande, dass ∘ mit ∞ auf jener Tafel nicht verwechselt werden kann, nicht ausgesprochen werden. Der Name عادي kommt übrigens in jener Inschrift zweimal vor und hat ein Analogon im arab. مَسْرِيعُ

Pag. 59, Col. n. Die لق ونشر genannte Construction ist in den Inschriften zum ersten Male ZDMG. xxx, 123 nachgewiesen worden.

Pag. 60, Col. 1. Das sab. עור mit hebr. עור "Stadt" zu vergleichen und in עהרן einen Dual wie קריָהַים erkennen zu wollen, ist ein recht unglücklicher Einfall.

Pap. 58. Col. 1 thut der Commentar das schwierige Wort www mit folgender Notiz ab: verbum www.posuit jam occurrit in titulo 1, v 3. Dort steht jedoch www von der Wurzel www. Zu www vergl. Epigraph. Denkm. aus Arabien, p. 29.

Nr. 40—48 (P. 63—81) enthalten die von Siegfried Langer in der Umgegend von Dürân entdeckten Inschriften, die sämmtlich von mir publicirt worden sind. Dass hier die Nachlese eine geringere ist, wird man natürlich finden

Die Uebersetzung und Etymologie von المعتب (Pag. 65, Col. n) scheinen mir wenig zu passen. Für "Talfam" ist unter Hinweis auf Hamdani, Bekri und Jacht "Talfam" zu sprechen, auch die bekannte Burg المعتب bei Reidat musste vergleichsweise angeführt werden. Anstatt pro muss Glaser 287, 6 معتب (معتبد) gelesen werden. (Vgl. Wiener Zeitschr. f. d. Kunde des Morgenl, n, S. 191.)

P. 66, Col. 1. Die Bestimmung des Wortes aut halte ich für unrichtig.

Pag. 67, Col. n. 5-74 plurale sieut latinum rives ist nicht ganz zutreffend. Lat. rives ist eine Art pluralia tantum und bedeutet "die Körperkraft", "die Gewalt", insoferne sie ans verschiedenen mitwirkenden Factoren und Kräften besteht, während 5-75 ein wirklicher Pluval von 5-75 ist und im Gegensatze von letzterem nur von vielen Personen gebraucht wird, von denen jede Eine Kraft hat.

Der Annahme, dass zwischen אלהן nud אלהן eine unbeschriebene Lücke war (vielleicht wegen einer Verletzung des Steines), schliesse ich mich gern an.

Nr. 41, Pag. 67—70. Die Herausgeber geben die Copie Glaser's in Typen und erwähnen nicht mit einem Worte der Copie Langer's, welche in ZDMG. xxxvn publicirt worden ist. Die Nichtwiedergabe dieser Copie ist umso mehr zu bedauern, als thatsächlich die beiden Copien vielfach variiren. Die Varianten werden auch im Commentare nicht angegeben. Ich erwähne hier nur zwei wichtigere. Z. 2 hat Glaser App, während Langer App liest. Eine Entscheidung über die Richtigkeit der einen oder der andern Lesart ist nicht möglich zu treffen. Das letzte Wort pr. welches von den Herausgebern nicht mit Unrecht für den Namen des Steinmetzen gehalten wird, steht bei Glaser au Ende der übermässig langen Zeile, während es bei Langer in der fünften Zeile angebracht ist.

Nr. 42, Pag. 70—71. In der zweiten Zeile haben Langer und Glaser: מן בנרכטי (בירכטי (בירכט (ביר

was ich zweifelnd zu 运行证 ju ergänzt habe. Die Herausgeber bemerken dazu: 运行证 quod D H. Muller post ju proponit, domui et eastello potius quam urbi conveniret. Nos 知何 in 字刻到而 corrigendum credinus. Zunächst wird es, wenn man die Stellen Siegerungen Langer's Reischerichte, p. 78, vergleicht, schwer fallen, den Beweis zu erbringen, dass zufühlt nur von Häusern und nicht von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dasselbe gilt auch von den folgenden Nummern 42 und 43.

Städten gesagt werden kann: .vom Fundamente bis zur Vollendung kann man von jedem Baue und jeder Mauer sagen. Zweitens ist nicht bewiesen, dass in diesem Fragmente nicht auch von einem Hause oder einem Tempel in der Stadt Nasâfat die Rede ist. Endlich ist meine Ergänzung in Uebereinstimmung mit beiden Copien, während die Herausgeber den Text verbessern, und zwar recht gründlich verbessern müssen.

Nr. 43, Pag. 72—73. Zu diesen Inschriften haben die Herausgeber vergessen, die Bemerkungen Mordtmann's in Kunn's Litteraturblatt für orient. Philologie, Bd. 1, 1884, S. 430 anzuführen. Seine Verbesserungen zu Z. 4 stimmen mit den im Commentare vorgeschlagenen überein.

Nr. 44, Pag. 73—74 würde ich eine so problematische Bedeutung von zppz, wie "observantia legum, religio" nicht ohne Weiteres in die Uebersetzung hinübernehmen.

Nr. 45, Pag. 74—76. In dieses sehmale Fragment wird viel hineingelesen und hineingetragen. Ausdrücke wie 'imam et praedicator sacrarii' und ähnliche dürfen nicht ohne Weiteres mit Sicherheit hingestellt werden.

Nr. 46, Pag. 76-78. Die auf Tafel 11 gegebene Reproduction darf nicht den Werth eines mechanischen Lichtdruckes beanspruchen, da auf dem Abklatsche, der sehr undentlich ist, nachgeholfen werden musste. Dieser Lichtdruck hat also in zweifelhaften Fällen nur den Werth einer Zeichnung.

Pag. 78, Col. 11: Adde nos in ectypo chartaceo מבה cum uno yod, non מבלה cum duobus, ut suadet Muller, legere. Auf dem Abklatsche, den ich nochmals geprüft habe, erkenne ich zwei yod.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dass ich die Inschrift so aufgefasst habe, kann man aus meiner Uebersetzung 'ihrer Stadt' ersehen. Vgl. ubrigens die folgende Nummer.

Die Verbesserung von און (Hal. 158, 8) in און ist wieder ein kühnes Wagniss. Ans verschiedenen Gründen muss dort שון אור הרפב stehen bleiben. Dasselbe Wort نشان = נשן findet sich auch in der vorangehenden Zeile.

Nr. 47, Pag. 79 halte ich die Lesung [תְוֹן אָן] statt [תֹן für kaum zulässig, weil מראבי nur vor מראבי, also nur von Mensehen und nicht von Göttern gesagt zu werden scheint.

Nr. 50, Pag. 83, ist die Lesung אררה für הם ohne jede Basis.

Nr. 52, Pag. 84 darf 1 nicht ohne Weiteres in |A| verändert werden.

Nr. 53, Pag. 85. Das Hal. 28 und 191 vorkommende Monogramm wird von mir in die Buchstaben \$○⟩♦|X↑∏ zerlegt, während Mordtmann es Ы\$↑¶ lesen will. Die Herausgeber schließen sich der Ansicht Mordtmann's an. Jeder der die sabäischen Buchstaben kennt, mag zusehen, wie er in dem erwähnten Monogramme die Buchstaben Ы\$↑¶ finden kann.

Nr. 56, Pag. 86. Wenn Halevy und Glaser übereinstimmend Υγο haben, so darf man nicht wagen βΜΥγΦ, das allerdings nicht nur im Minäischen (¬¬¬¬¬), sondern auch im Sabäischen (Hal. 44 und Prid. M. 2) vorkommt, zu lesen.

Nr. 57, Pag. 87, besteht aus folgenden drei Fragmenten:

Hat. 26: ◦Φ홍시174Ψ Hat. 20: ➡→ €Φ이[月1]4目 Hat. 33: 日목됨[○Φ€

In der Ueberschrift wird anch Glaser 32 notirt. Da jedoch weder die Copie Glaser's reproducirt noch sonst angegeben ist, was Gl. 32 enthält, so können wir höchstens vermuthen, dass bei Glaser eines oder zwei dieser Fragmente verzeichnet sind, ohne jedoch in der Copie von Halevy abzuweichen. Die Herausgeber glauben, dass diese drei Fragmente auf eine Inschrift zurückweisen, die etwa folgendermassen begonnen hat:

34] H为3H1003为17为41) H

und fügen hinzu: Y utrumque inversum pro H scriptum esse suspicamur. Gegen die übereinstimmenden Copien Halevy's und Glaser's anzunehmen, dass Y für H dreimal verschrieben sei, scheint mir unmöglich. Stellt man aber Hal. 20 und 33 auf den Kopf, d. h nimmt man an, dass sie verkehrt aufgestellt und in Folge dessen verkehrt eopirt worden sind, so erhalten sie folgende Form:

Hal. 20: 日告刊出 0 0 3 Hal. 33: →→> 0 0 日日告日

Nr. 58, Pag. 87 ist "r. d. m. Au'ad¹ und H[aufa'tt]' oder ein ahnlicher mit *H* beginnender Eigenname zu lesen. Die Verbesserungen der Herausgeber können in keiner Weise mit der Copie in Einklang gebracht werden.

Die Versuehe Nr. 65 und 66 zu entziffern sind vollkommen misslungen; die Fragmente sind in einem Zustande, dass man am liebsten vorderhand das Unvermögen, etwas Vernunftiges herauszubringen, eingesteht.

Nr. 67. Pag. 91—97 In der Lesung und Erklärung dieser Iusehrift weichen die Herausgeber in einigen Punkten von der in den Sabäischen Denkmülern gegebenen Lesung und Erklärung ab. Nach sorgfältiger Prüfung der Lichtdrucke und nochmaligen Untersuchungen der Abklatsche sehe ich mich genöthigt alle Lesarten der Sabäischen Denkmüler und die meisten der dort gegebenen Erklärungen aufrecht zu erhalten

י Vielleicht ist 日の内 für 日の内 zu lesen von der Wurzel בּפֶל בּי מִיד die in Eigennamen, sowohl im Arabischen (عَرَقُونِي , عَالَٰذَةُ) als im Sabäischen (מַדִּשִׁיבי). vorkommt

Entscheidend für die Auffassung der Inschrift ist die Lesung des ersten Buchstabens der 14. Zeile, der von uns X. von den Heransgebern aber pl gelesen wird. Die Lesung pl ermöglichte ihnen das Wort zu unter zu ergänzen und jehn als den Stifter der Inschrift zu erkennen. Auf dem Lichtdrucke ist das Zeichen nicht mehr auszunehmen, dagegen weisen die deutlichen Ueberreste des Zeichens auf dem Abklatsche ein X auf. Die Lesung pl ist vollkommen ausgeschlossen. Es ist also das Wort zu unter unter wie Sabäische Denkmäler angenommen wurde, oder anders zu ergänzen, keineswegs darf jedoch unter gelesen werden. Das darauf folgende jehn ist also nicht Personenname, sondern Appellativum im Sinne von "dieser District und plen Name des Districtes. Am Ende der Zeile lese ich auf dem Abklatsche und nicht und nicht und nicht und nicht und

Auch die Lesung אלים לבינדות לבינדות Auf Lichtdruck und Abklatsch sind nach dem בן die Spuren eines X sieher zu erkennen und wohl משמשים zu ergänzen.

- Z. 11. Die Ergänzung במקימד scheint mir graphisch und sachlich wenig zu passen.
- Z. 12. Die Ableitung von  $\mathfrak{m}$  von  $\mathfrak{m}$  (mit Elision des n) ist eine recht ansprechende Etymologie.
- Z. 18. Auch die Erklärung وعاليتهمو = لاحرمه الاطرامة = كالمرامة verdient Berücksichtigung.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Herausgeber haben Recht zu bemerken: לבערכבי, initium vocabuli יבערכבי, conjectura magis quam oculis assequimur

Nr. 69, Pag. 98-102 (Schluss). Die dunkle, fragmentirte Inschrift hat durch die neue Belenchtung wenig Licht gewonnen. Die Lesarten der Sabäischen Denkmäler in der ersten und zweiten Zeile scheinen mir auch jetzt besser als die nen vorgeschlagenen. Interessant ist nur eine Form, die weder von uns noch von den Herausgebern erkannt worden war, die ich aber jetzt zu erkennen glaube, ich meine die Stelle Z. 4, die wir (Мокотмахх und ich) [놈시Υ시П이П기급 wird. Auf Abklatsch und Lichtdruck lese ich jetzt mit aller Sicherheit IVAYN∏∘I∏16 und halte es für das sabäische Pronominalsuffix Dual , welches dem minaischen במן, welches dem minaischen במן, welches dem minaischen במן, welches dem minaischen במן vii, 4 (vgl. Wiener Zeitschrift f. d. Kunde des Morgenlandes, ii, S. 6, Note 1). Ob die Heransgeber jetzt noch die Mordtmann'sche Gleichung ipsos ad constructionem grammaticae legibus repugnantem ca duci non ignorent' aufrecht erhalten wollen, überlasse ich vollkommen ihrem Ermessen.

Indem ich diese Bemerkungen schliesse, erlaube ich mir noch den Wunsch auszusprechen, dass diese streng objective Kritik auch eine rein sachliche Würdigung finden möge. Das Corpus Inscriptionum Semiticarum wird für lauge Zeit einen bestimmenden Einfluss auf die semitischen Studien üben. Man muss daher an ein solches ab schliessendes Werk einer so illustren Körperschaft einen andern Mussstab legen, als an den Entzifferungsversuch eines Einzelnen. In einem solchen Werke muss die Zuverlässigkeit und die solide, methodische Kritik, die volle Beherrschung des Stoffes und der Litteratur absolut gefordert werden,

Ob dieses Werk den berechtigten Erwartungen entspricht, mögen Andere urtheilen. Ich glaubte der Wissenschaft und der Oeffentlichkeit schuldig zu sein meine Bedenken gegen dasselbe zum Ausdrucke zu bringen.

# Further proofs for the authenticity of the Jaina tradition.

Ev

#### G. Bühler.

# II. Four new Jaina inscriptions from the Kankâlî Tîla. 1

During the last working season the excavations in the Kankâli Tila at Mathurâ were resumed at Dr Bergess' request by Dr A. A Frinker and again yielded results of great importance for the history of the Jaina seet. Besides numerous valuable statues of the Indo-Seythian and later periods Dr Frinker found epigraphic proof that the temple buried under the mound belonged to the Svetâmbaras, as well as, various votive inscriptions showing the well-known characters and the curious mixed dialect of the Indo-Seythian times. Four among the latter which mention the ancient Jaina Gaṇas, Kulas and Śâkhâs and are dated No 1, Sanivat 22 or A. D. 100, No 11, Sanivat 84 or A. D. 162 and No 11, Sanivat 95 or A. D. 173, I edit below according to excellent impressions, kindly furnished by the discoverer. The names which they give, are with one exception the same as those occurring on the documents found in former years. Nevertheless their

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Continued from vol. π, p. 146, A letter on these inscriptions appeared in the Academy of June 1, 1889.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I state this on the authority of Dr Burgess

 $<sup>^3</sup>$  I have received twelve more mostly very short fragments with the same characters. It is possible that one more, which is incised on a decorative panel, discovered on January 17, 1889, may likewise contain the name of a Jaina school. It reads: L. 1. . ya Kottiyasya k. L. 2. radinasya at

interest is very great. For they prove that the forms preserved in the Kalpasitra are in part slightly corrupt and that those on Sir A. Cuxingham's plates xin—xv in vol. in of the Archaeological Survey Reports are the right ones. When I wrote my first article on the Mathurâ inscriptions, I was still under the impression that the latter were faulty and must be corrected. As their readings are now confirmed by D' Führer's new impressions, such a proceeding is no longer admissible. And it must be borne in mind that the Jaina commentators themselves express doubts as to the correctness of certain portions of the Sthavirâvali of the Kalpasûtra. Thus Samayasındara 2 says that the MSS, offer for the names of the schools many puzzling variae lectiones, and adds that it is difficult to decide which are the correct ones, because the schools themselves are extinct. Turning to the details of the results furnished by Dr Fuhrer's new inscriptions, I begin with No m which mentions the Kottiya or possibly Kotteya gana, the Thániya kula and the Vairá śúklui. The Gana is that which the Kalpasutra? calls Kodiya and which elsewhere is called Koţika. Sir A. Cunningnam's inscription No vi likewise makes the spelling of the name with a double ta probable, 1 while his No iv has plainly a single one. The existence of the two forms must now be admitted. The form Kottiga has various analogies in such words as journal for sjourna, pomma for spoma, see Jacobi. Ausgewühlte Erzahlungen in Maháráshtri, p. xxvm, \$ 21. The Śakha is probably that mentioned in the Kalpasútra, loc. cit., p. 293, and there bears the same name in Prakrit (Ajja)-Vairā and in Sanskrit (Ârva)-Vajrà. But the Thâniya kula does not occur among the spiritual families included in the Kodiva gana. The list of the latter, loc. cit., p. 292, shows, however, a very similar name, Vâṇijja in Sanskrit Vânîya which differs only by a single letter. The initial letter of Thaniya

<sup>1</sup> Ante, vol. 1, p. 165 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kalpasûtra, p. 119, note 5, Jacobi's edition.

<sup>3</sup> Sacred Books of the East, vol XXII, p. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> See my article *loc. cit.*, p. 171, where I expressed my belief that the second semicircle is accidental.

is beautifully distinct in the inscription and cannot be read otherwise. Moreover. Dr Funer's inscription No 11 again mentions the Kottiya gaṇa, the Vairâ śâkhâ and the Sthâniya kula. Sthâniya or, to adopt the correct Sanskrit spelling Sthaniya, is the original from which the Prakrit word Thâniya has been derived. Hence it is perfectly certain that the initial *tha* is not owing to a clerical mistake. Considering the above-mentioned admissions of Samayasundara, it becomes highly probable that the traditional form Vânijia-Vânîya is corrupt and must be altered to Thânijja-Sthâniya. The origin of the corruption may be explained by the close resemblance of that or ra in certain ancient inscriptions e. g. Dr Burgess' new grant from the reign of Toramâna Jaûvla, where va is made circular and differs from tha only by a horizontal stroke at the top. These new facts force me to give up the attempt, made ante vol. 1, p. 170-171, to restore in Sir A. Cunningham's inscription No vi [vâ]niyâto kulâto. It is necessary to write there, too, [thứ] niyûto. The shape of the remnant of the first letter agrees with this conjecture better than with my former one.

Further D' Führer's inscription No 1 mentions the Varana gana and the Petivâmika [kula]. Both names occur in Sir A. Cunningham's inscription No x, where the former is according to the facsimile Varana and the latter Petivamika. The Kalpasitra has neither; but it says, S. B. E. loc. cit., p. 291, that Śrigupta founded the Chârana gana, and it calls the second Kula of the latter Piidhammiya, rendered in Sanskrit by Pritidharmika. It is now evident that the names of the Sthavirâvali are wrong, not, as I conjectured aute vol. 1, p. 176, those on Sir A. Cunningham's facsimile. The real name of the Gana is Vâraņa; and the Sanskrit form of the name of the Kula is Praitivarmika i. e. "the spiritual family founded by Prîtivarman", with which both Petivamika-Petivâmika and Piirammiya correspond quite regularly. The mistakes in the Kalpasûtra are easily explained by the close resemblance of cha to va and of dha to va, which perhaps is greatest in the Någari alphabet of the Jaina MSS, of the tenth and later centuries.

236 G. Beiler.

D' Funrer's undated fragment No iv contains again in perfectly distinct letters, the name of the Vârana gana, and further mentions as one of its branches the Aryya-Kaniyasika kula. The Kalpasûtra has no exactly corresponding name, but offers a somewhat similar one, Kanhasaha or Kanhasaha, which the commentators render by Krishnasakha, "the friend of Krishna". With the experience gained in the other three cases, one feels inclined to assume that the Kalpasûtra is again at fault: and Professor E. Leumann, whom I asked for his advice, has communicated to me an ingenious conjecture which makes this view very plausible. He proposes to write for Kanhasaha either Kannasaha or Kannasaya and to explain this form as the representative of Sanskrit 'Kanyasika. The base 'kanyas might be, according to the analogy of Sanskrit vasyas-vasiyas and similar double forms, an equivalent of Sanskrit kaniyas "younger or the youngest of all". Kaniyasika, which, according to the orthography of the inscription, may stand for Kanayasika, would be a regular derivative of kaniyas. In favour of Professor Leumann's proposal the following points may be brought forward. The meaning of the name would, with this explanation, be perfectly appropriate. For the Kanhasaha stands last on the list of the Kulas of the Chârana recte Vârana Gana. Further the Sanskrit possesses an adjective kanyasa "the smallest, the youngest" from which the existence of the form 'kanyas may be inferred, and from which the Prakrit Kannasaga or Kannasaga might be directly derived. The substitution of aha or aha for any or ana may be explained by a faulty pronunciation. The same process seems to have been the cause of the later regular Prakrit genitives, doubton. tinham, chatugham, panchagham etc., for which the Pali still has drinnain, tinnain, chatungain and panchannain and so forth. The insertion of a ha in the last syllabe instead of ya is probably due to the erroneous derivation of the name from the Sanskrit Krishnasakha. Under these circumstances we may say, I think, that the inscription No iv proves the early existence of another of the subdivisions of the Vârana school, though its name has been mispelt in the Kalpasûtra just like that of the Gana.

D' Funrer's inscription No 11 offers also some other points of interest. First, it mentions after the Śakha a Śrignha saidbhoga, apparently a further subdivision of the former. The Sthaviravali of the Kalpasûtra does not know of any Sainbhogas, nor does the term occur in the later Jaina literature. But Professor Lemmans informs me that there are passages in the Sthana, Samavava and other Sutras, which prove that sambhoga was used in ancient times to denote a religious community. Thus the phrase for the smaller excommunication is sainbhoiyain visambhoiyain karei "he makes the member of the sainbhoga a non-member of the sainbhoga". The commentators explain visuinbhoiyain by mandalibahyain; hence Professor Leumann conjectures that in the inscription sambhoga has the same sense as the Digambara term mandala "a district-community" Whether this be right or not, we have in any case further proof that the ancient schools of the Jaina monks were split into more sections than the Sthaviravali mentions, the first indication to this effect being furnished by Sir A. Cux-MINGHAM's inscription No vi, see unte, vol. i. p. 180.

Secondly, the inscription No n, which is incised on the base of a female statue, records the dedication of a statue of Sarasvatî. Statues of the Vågdevatâ, the goddess of speech, are common in modern Jaina temples and their dedication is occasionally mentioned in late works and inscriptions, e. g. in the Sukritasainkirtana xi. 17, and in Vastupâla's Prasastis on Girnâr. Moreover, they occur even in the Jaina caves, see Arch. Rep. of Western India, vol. v, p. 48. We now learn that the worship of Sarasvatî was considered orthodox by the Svetâmbaras in the second century A. D. and probably even in carlier times.

Thirdly, the mention of the Vairà or Vajrâ Śâkhâ in the inscriptions Nos n and m possesses some value for Indian chronology, in case it is really that founded by Vajrâchârya.<sup>2</sup> According to the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Arch. Rep. of Wes'ern India, vol. 11, p. 170 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A doubt on this point is possible, because there is an earlier Vairi or Vajri Śākhā, which too belongs to the Koţika Gaṇa, Saered Books of the East, loc cit, p. 292

later Jaina Therâvalis (Indian Antiquary, vol. xi, p. 247, 252) Vajrâchârya lived in the first century A. D., the date of his death being usually given as 584 after Vîra or Vikramasanıvat 114. If this statement is worth any thing, it is evident that the year 84 of the era of the Indo-Seythians must fall later than Vikramasanıvat 114, because Vajra's Śâkhâ had then already been subdivided. Hence the era of the Indo-Seythian kings cannot be the so-called Vikramasanıvat of 563/4 B. C. On the other hand, its identification with the Śakasanıvat of 7814 is perfectly possible. For Śakasanıvat 84 would correspond to Vikramasanıvat 219 and fall more than a hundred years after Vajra's death. I do not wish to make too much of this argument, because it includes two hypothetical clauses. But still, I think, that the point deserves attention and ought to be followed up, when more historical documents become available.

## Nº I. 1

## Transcript.

[Si]ddha[in] Sain 20 + 22 gri 2 di 7 Vardhamânasya pratimá Vâraṇâto qaṇâto Petivâmik 1 . . . . . .

#### Translation.

Success! In the year 22, in the second (month of) summer, on the seventh day -A statue of Vardhamâna. From the Vâraṇa gaṇa, from the Petivâmik[a kula]....

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> According to D<sup>1</sup> Finner's pencil-note this fragment is incised on the base of a statue, found on January 27, 1889. There is one impression on thick country paper

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The second sign is damaged and may have consisted of one stroke only, in which case the date is Sanvat 21

 $<sup>^3</sup>$  The first vowel of this word may possibly be intended for i, the second is very faint; the last consonant is distinct on the reverse, but the vowel is gone.

#### No II. 1

#### TRANSCRIPT.

- 1 ... dham sava  $80(?) + 4^2 hemafin$  [tamáse chaturtth [e] 4 divase 10 a-
- 2. syâ[m] purveâyâm Koṭṭṭyâto i [ga]mîto Sthini[y]âto kulâto i
- 3. Vairáto šakháto 5 Śrî-Guhfá]to sambhogáto váchakasyáryya-
- 4. [Ha]stahastisya" šishy[o]† gaņisya Argya-Maghahastisya šra-[ddha]charfi]-vāchākasya A-
- 5. ryga-Devasya nirrvaritane Govasya Sîhaputrasya lohikakârukasya dânam
- 6. sarrvasatránám hitasukha eka-Sarasvatí pratishthávitá avatale ranginafrttanfo\*
  - 7. me | 11 |.

# Translation

Success! In the year 84(?), in the fourth, 4, month of winter, on the tenth day — on the (lunar day specified as) above, one (statue of) Sarasvati, the gift of the smith Gova, son of Siha, (made) at the instance in of the preacher (vichaka) Aryya-Deva, the śraddhachari in

- <sup>4</sup> This inscription is incised on the base of a female statue, found on January 18, 1889. There are two impressions on thin and one on thick country paper.
  - <sup>2</sup> Read sameat. The first numeral sign is **6**, the second is the usual one.
- 3 Possibly Kortegato -- 3 The first sign stands lower than the rest and seems to have been added afterwards -- 3 Read Gillato.
- <sup>9</sup> Lines 1--7 stand on the lower broader portion of the base, and are separated from the first three by a blank space more than an inch broad.
  - 7 Possibly Sishyö; the sense requires Sishyasna
- So The bracketted letters are much damaged. Those of the first syllable are, however, recognisable on one impression. The last consonant is indistinct on all three. It may be intended for kn.
- <sup>9</sup> The two names Gora and Siba are in Sanskiit Gopa and Sibala. The word lobokahāraka, translated by 'smith' means literally 'artisan invaking) in iron or metal. According to the strict rules of the Âgamas, Lumas cannot follow the profession of smiths, because it necessitates the destruction of animal life. Possibly the term indicates here the original profession or caste of the donor, which he left when he became a Siâyaka
  - <sup>10</sup> Regarding nirecorffuse at the instance of see aute, vol 1, p. 173
- <sup>11</sup> Śraddhachari stands, I suppose, for Graddochária or Gráddhachária and is tormed according to the analogy of brobmacharia. It probably denotes some kind of pupil or a convert.

of the gaṇi Aryya-Mâghahasti,¹ the pupil of the preacher (vâchaka) Aryya-Hastahasti, from the Koṭṭiya gaṇa, the Sthâniya kula, the Vairâ sâkha and the Śrî-Guha sambhaga, — has been set up for the welfare of all beings. In the avatala my stage-dancer.²

## No III. 3

### Transcript.

S[i]ddha[ii] Sa[iii] 90 + 5 (?) \(^1\) gri 2 di 10 + 8 Kotti[y]iit[o]\(^3\) ganito Thâniyâto kulâto Vair[âto să]khāto\(^4\) Aryya-Araha\(^1\)...\(^1\)

# Translation.

Success! In the year 95 (?) in the second (month of) summer, on the eighteenth day — Aryya-Araha[dinna] from the Kottiya gana, from the Thâniya kula, from the Vatrâ śākhā . . . . . . . .

# Nº IV. 7

## Transcript.

Váragáto gagáto Aryya-Kanigasikáto kuláto Od. . . . . . .

## Translation.

From the Várana gana, from the worshipful Kaniyasika kula [from the] Od . . . . . [śākhāt] . . . .

- ) With this and the following names ending in *hasti* compare *Suhastia* and  $\hat{A}_{t,t,a}$ -Hastin in the Sibayn'ayah of the Kulpasutra
  - <sup>2</sup> I am unable to offer any explanation for this sentence.
- 7 This tragment is incised on the base of a statue, found on January 11, 1889. There are two impressions on thin paper: A pencil-note on the one says line i. But there is no other line to be found.
- The numeral signs are . The second is very doubtful, because the side-stroke on the right has run together with the following gri.
  - Dossibly Kottegato
  - <sup>6</sup> The bracketted letters are only half preserved
- 5 This fragment is incised on the base of a statue, found on January 25, 1889. There is one impression on thick country paper. The letters are deeply cut and very distinct.
- The last sign seems to have been a compound one, probably ddha. The lower part is not recognisable.

Ven

# Siegmund Fraenkel.

(Schluss)

Bequemer wird sich die Ausbeute, die sich für das persischsyrische Lexicon aus unseren Glossen ergiebt, zusammenstellen lassen. Hierfür mögen die folgenden Bemerkungen den Aufang machen; sie beziehen sich meist auf Stellen und Worter, die nicht unmittelbar deutlich sind.

אבי Sp. 24. 17 neben אבין Wasserleitung' wird man kaum von יבי "durchlöchern" mit der ungewohnlichen Endung ind (Noldern, Syr. Gramm., § 132) ableiten wollen. Daneben steht mun noch eine andere Ueberheferung, die r für d zeigt: אווים ביים Cast. 773, 1. Es scheinen Beides alte Fehler zu sem; zu lesen ist אונים, d. i. pers. צונים "Kanal unter der Erde" Villams n. 737 (Noldern, Sasaniden, p. 121, Note 3).

Das wunderliehe كالمحمود Sp. 15 macht sehon durch seine Endung den Eindruck dem Persischen zu entstammen. Die Erklarung Weiter bequem den Sinn "empflanzen, propfen haben und dann ist unser Wort mit gar nicht schwierigen Achderungen als Acquivalent des persischen nisendale zu erkennen, dem im Neupersischen die bei Vellens n. 1316 s. v. نشاندن aufgeführten Bedeutungen entsprechen

الله Sp. 36 ,er hat ihn schwarz gemacht scheint eine Verbalbildung von pers. دين ,schwarz' zu sein, das allerdings sich sonst im Aramaischen nirgends findet.

Das wird aber wohl kaum 'die Stadt' sein, da hierfür die Glossographen مدينة gebrauchen. Es ist also wohl قربة 'Balken' zu lesen und darnach das persische Wort zu bestimmen.

Aram. Pflanzenn. S. 286 angeführt. Als eine Zizyphus-Art wird das pers. پستند erklärt (Vullers n. 360): es ist darnach vielleicht das syrische Wort in بالمحقود ين ändern. Dagegen kann بالمحقود, das bei Low a. a. O. als "Geröstetes von Zizyphus" erklärt wird, dannit schwerlich identisch sein; die Achnlichkeit dieses Wortes mit pers. بالمحقود والمحقود بالمحقود ب

As Wort المحمد المعارفة المعا

Erklärung. Man könnte die Lesart von SSs. المعربة (Note 19) für die ursprünglichere halten und mit der leichten Aenderung المونية, "Mehlspeise" darin finden. Die Erklärungen andererseits deuten doch auf pers. برازمة (arab. فرازمة) hin, denn dazu scheint doch die merkwürdige Form فرازيذج zu gehören Von dem durch die überwiegende Analogie der Bildung فرازيد zu selliche ein neues Nomen فرازيد gebildet; dieses ist dann wieder als فرازيدة in das Arabische aufgenommen worden, wie die beiden letzten Laute zeigen. Von diesem Worte kann nun auch العرب schr wohl ein Rest sein. Die folgende Glosse العرب يا ist natürlich wie die Erklärung برازبن uiehts als eine aus der ersten entstandene Verderbniss

الندانات Sp. 112, 2, 19 ist wohl mit der Lesart von F راندهانات in der Jemand eine Ableitung von "treiben" gefunden haben wird, vertauseht worden und dadurch zu dem langen in der ersten Silbe gekommen. Denn gemeint sind doch wohl mit BS. Erklärung "die Zahne" des Mühlrades, pers

Sp. 119, Note 14 ist als Synonym für خف Stiefel و المجلع genannt. d. i. pers. لالك Villins u. 1073. Es scheint eine Arabisirung dieses Wortes mit Anfügung der Femininendung zu sein Ib. Note 23 אָנוֹן Synonym von בּזֹנָאָת ist Nebenform des pers. אינָאָן Eber (Noldeke, Sasaniden 240, N. 1); ועבון ist darnach blosser Schreibfehler.

عت Sp. 155, l 4, Erklarung von محت ,Essig' ist (bei PSM. 2711 nicht erkannt) pers. سک ,Essig' (aus älterem سرکه nit derselben Assimilation des r wie in ورز ,ویرح, Acorum' aus ورز ,ویرح.).

Erklärt wird es durch במנים Der erste Theil des Wortes scheint Erklärt wird es durch במנים Der erste Theil des Wortes scheint במנים, Saft', eine Bedeutung, die unserem Lexicon allerdings noch fehlt: ביים ist als מצי בו deuten. Das Ganze: "Saft einsaugend" deckt sieh wenigstens ungefähr mit dem griechischen Worte.

Als Erklärung von المن المعلقة بالمناه بالمنا

Für اجتها Sp 201 hat schon Duv. auf المنتفي, das ganz ebenso erklart wird, verwiesen Es ist wohl mit dem pers. يادكر Erinnerung zu identifieiren Zur Bedeutung ist كان المنتفى zu vergleichen. Durch Vermittelung des Syrischen erklart sich auch ganz bequem das armenische Wort, das Lagarde. Armen. Stud Nr. 1564, besprochen hat

Sp. 211, l. 18 finden wir als Synonym von الخريشت Abtritt. بيت الحلال المعارفة المع

Vullers 1, 244 verdächtigt. (Vielleicht hätte man auch an آئشت denken können: vgl. آدشتگاه.)

erklart. Im Griechischen بات المملكة durch بات المملكة Schwelle', ستام entspricht anscheinend nichts. Dagegen kann man pers, ستام im Sinne von "Palast" gebraucht damit combiniren. (Des Grosskönigs Thor שֵעֶר הַמֶּלֹךְ Esth. 2, 21, wie ἐπὶ ταῖς βασιλέως θύραις Χεnoph. Anabas. 1, 9, 3.)

Als Erklärung der Strategen gibt BS. Sp. 225, l. 4 und PSM. 2697 (Sp. 109, l. 5) ein persisches Wort, das verschieden überliefert wird. Die zu beachtenden Varianten sind oonen, conen, lonen, . العصات. Dass darin das pers. سياه ,Heer stecke, ist schon Lorshat micht entgangen, aber seine Deutung des Ganzen استهدار hat schon PSM, a. a. O. mit Recht zurückgewiesen, ohne aber eine andere vorzuschlagen. Man hat davon auszugehen, dass das zu erklärende syrische Wort im Plural steht, also auch einen persischen Plural neben sieh haben wird. So erhält man als die beste Lesart . oase für ursprüngliches . \_case (mit der bekannten durch die syrische Aussprache vollzogenen Umbildung von 🛥 in w). d. i. سپهبدان Plur. von سيبيد. — BB. überliefert auch noch eine echt persische Zusammensetzung mit diesem Worte, die PSM, 393 unerklärt gelassen hat, nämlich عصمت . i d. i. Eranspalbedh, Noldeke, Sasaniden. 444, l. 11.

ganz richtig اكين Sp. 235, 4, 20 ist das von den Codices gebotene اكين und die Lesart اخيين Sp. 239. I 15 mm eine nichtsnutzige Variante. Das Wort ist aber nicht arabisch sondern pers. أكين أدن, Fullung, das auch in den persischen Lexicis gleich حشو gesetzt wird.

Kühler erklärt. Man erkennt انشوهب Sp. 265 wird durch .kalt. افسر .kalt.

Sp. 88, Note 14 bietet S. als Erklarung für ابابدوز Dafür انتها که . Dafür -Vuz جوالدوز Sacke millend: Dazu vgl. بالدوز lies wohl جوالدوز LERS 1, 536.

sp. 223, I. 13 wird al- Synonym von لبني von BS سوياعت ووnannt. Eine andere Schreibung bei Low, Aram, Pflanzenn., p 58, l. 6. v. n. ist عندو Das ist das pers (کُنْدُرُکُ) Venlers n, 896 = مصطكى. Eine dem Originale näher kommende Form bieten die jüdischen Halachôth gedôlôth als קנדרונ vgl Deutsche Literaturzeitung 1881, Sp. 1471.

المُنْ Sp. 189, l. 9 ist der Zügel, vgl. Vullers n. 1115. المُنْ und مُنْ Sp. 239, l. 4 ,Kochlöffel' ist gewiss eine Neubildung und Arabisirung von فلنغنكشت Vullers n. 854. — فلنغنكشت Sp. 30, l. 12 kann sehr wohl eine echte durch Dissimilation entstandene Nebenform für das gewolnliche فنجنكشت sein.

Nicht unbetrachtliche Bereicherung erhält endlich auch das arabische Lexicon ans unseren Glossen. Gerade die Sprache des wirklichen Lebens, die sich in den literarischen Productionen sonst nicht leicht ungekünstelt zeigt, lernen wir aus ihnen kennen. Dozy hat zwar in seinem unvergleichlichen Supplément auch den Glossensammlungen seine Aufmerksamkeit zugewendet, aber bei der Fülle des ihm anderweitig zuströmenden Materials sie doch nicht ganz ansgeschöpft.

Hier seien angemerkt:

ارفشی Synon, von اذرکی worfehr, Sp 41, l 45, Lehnwort aus رفشی Schwinger. Bekannt ist sonst nur مرفشی, das eine spätere Bildung von unserem Verbum ist.

رته) عماعة (und بيره) = بيره (Rauchfasz, Sp. 19, l. 27 aus) بيره (تأكيره) = فيره (und بيره) بيره (Rauchfasz, Sp. 19, l. 27 aus) بيره (popze??). خارة (Bonmot, Synon, von كارته (Sp. 56, l. 9 حارة) (so wohl zu vocalisiren), Sp. 62, l. 9. — Das wunderliche عام (so wohl zu vocalisiren), Sp. 61, 62, Note 18 ist Entlehnung ans المجرة (das in der Bedeutung (Hostie), PSM., Sp. 526, l. 30 ff nachweist. المجرة (ist also eine werthlose Variante)

الوذ Jlaufen (von Stroh), Sp. 62, l. 15 will sich zu keiner sonst bekannten arabischen Wurzel fügen, scheint vielmehr der arabischsyrischen Landwirthssprache anzugehoren und dem Stichworte entlehnt zu sein. Dies aber wird als المناه iberliefert (ohne Var.) und dazu kann das arabische Wort nicht bequem gestellt werden. Es empfiehlt sich also auf Grund der arabischen, durch den Plural الواذ gestützten Ueberlieferung, die syrische Form in على zu ändern. In der ersten Silbe mögen die Araber wohl ihren Artikel vermuthet haben. Die Abstammung des syrischen Wortes ist ganz dunkel, aber dass es der Sprache des Lebens angehörte, beweist gerade die Umbildung im Arabischen. Ebenso unklarer Herkunft ist das daneben stehende المناه entspricht. Oder soll dies etwa ursprünglich nur ein syrisch transcribirtes arabisches Wort sein, nämlich ترامي bei Dozy 1, 561.

تعرير Sp. 64, l. 16 ,schelten (Synon, von تعرير).

mit etwas anmachen (von Wein mit irgend einem Gewürze oder dgl.) Sp. 71, l. 23 u. folg.

ورار Sp. 87, l. 14 entlehnt aus ناماً. Beachtenswerth erscheint diese Form für die Frage nach der Aussprache des Waw — ربع صليبيّة (ib l. 15) sp. 94, l. 14 = ها منقلبة (ib l. 15) im Sinne von Orkan, Wirbelwind fehlt in unseren Lexieis

نضف reinigen', Sp. 104, l. 29 für نظف, wie öfters diese beiden Sp. 107, l. 21 مستحوري — Laute in den Vulgärdialecten wechseln "Tünche". Ersprung dunkel Dasselbe Wort findet sieh, aber jedenfalls in anderer, wenn auch nicht ganz klarer Bedeutung im Muwaśśa ويتجاللون عن المستحوري الدوشاب الابواب : ed. Bruxxow) p 132, l. 6: ويتجاللون عن المستحوري الدوشاب الابواب .Tau, Sp. 150, l. 17. شاروفة — Doppelthuren', Sp. 111, l. 19. — المقرّنة .Sp. 161 شاحوطة — Faden', Dozy 1, 741, zu stellen, شرّابة wohl kaum zu, شرّابة 1. 2 "Säge" (Dozy 1, 732 belegt das Wort erst aus dem *Muḥiṭ*). ein saures (fe- عامص — .4 Apsis aus اعتمار من المعمر Apsis aus المسيد richt' entlehnt aus إعنها Sp. 192, l. 1; daneben أمص l. 3 — Euphemistische Umschreibungen des Abtritts المستنجا, Sp. 211, l. 18: ib.; المُستَّجُدم ib.; المُستَّخدم (vgl. قيت الراحة Dozy 1, 132); المستُّخدم (vgl. Hartmann, Sprachführer, S. 150 bait ilmoi). — کوخ ,Weberbaum' entlehnt aus 🏰 (mit der Umsehreibung des 🛶 durch 🥴 wie in کریزیم :شیخمهٔ نکریت für جست Aram. Fremdw. xix Das folgeude i ist, wie es scheint, die Veranlassung zu dieser Transcripخلاف — جزير = گزير entlehnt aus جزير = گزير بالقرى بالفترى بالفند كه. 224, l. 22 entlehnt aus جزير = گزير بالفترى بالفند كه. 225, l. 10. معقبل بالفند كه. 229, l. 21 بالفند كه. 229, l. 21 بالفند كه. 29, 229, l. 21 بالفند كه. 29, 229, l. 21 بالفند كه. 29, 230, الفند كه المستمين المس

Packete' woll aus den romanischen Sprachen entlehnt und nicht zum türkischen بقجه Bündel'. — باقات Name einer Schlange (vgl. ابو قترة ) Sp. 263, l. 18. — بونة Backtrog'. Sp. 270, l. 6 entstanden aus جَفْنة nach syrischer Aussprache (nicht etwa Femininum zu بَخُون , Backtrog' ib. — شلخ , entreissen', Sp. 325, l. 7 entlehnt aus aram. مثلغ (Ebenfalls daraus, aber früher und wohl in anderer Gegend übernommen ist .)

Die hier gegebene Zusammenstellung ist durchaus nicht vollständig: die vielen nur leicht transcribirten und mit dem Artikel versehenen griechischen Pflanzen- und Thiernamen sind z. B. gar nicht mit aufgenommen. Bemerkt sei noch, dass gelegentlich seltene und poetische Wörter als Synonyma verwendet werden. Vgl. اشباح, Sp. 119, Note 18: التناء, Sp. 187, l. 19.

Für die Textesconstruction mögen noch die folgenden Anmerkungen dienen.

Sp. 51, l. 1 l. وقفت قليلا sie trocknet allmilig ein' (die Feuchtigkeit). — Sp. 141.142, Note 27 l. السعير, das Brennen'. — Sp. 108, l. 25, l. الخآلي ,in's Freie gehen'. — Sp. 63-64, Note 16. الخقبي المتغبّبي . — Sp. 84, l. 20 ist الفنية richtig ("Besitz" für "Erwerb") und die Aenderung in الغنية unnöthig. — المتغبّ Sp. 192, l. 1 ist ganz richtig; es ist "Gericht", vgl. Dozv n, 559 (plat de viande etc.). — Sp. 217, Note 8, l. 30, and vgl. Aram. Fremdworter p. 185. — Sp. 225, l. 11 l. جلواز المتعبّب يا المتعبّب المتعبّب

— Sp. 221-222, Note 21 l. المحتال : — Sp. 269, l. 15 l. معص für معنى - Sp. 313, l. 4 l. تستّجم für يستّجم - Sp. 312, l. 17 l. اعرص für اعرص الكتاب (Druckfehler).

Mancherlei bleibt wohl controvers. So Sp. 114, l. 11, wo die Handschriften دوآ القاس bieten für syrisches بنه ملم عصر أنه بنه ملم عصر bieten für syrisches أو القاس jesen. Das aber passt kaum in die Construction. Vielleicht ist eher hier ein persisch-arabisches Compositum zu sehen: دوناس "Doppelaxt" wie برويم « Achul. (pers. مولدب عبد يعدن بعد عبد إلى يعدن بعد عبد إلى يعدن إلى ي

Es mögen nun endlich hier noch einige Bemerkungen zu dem syrischen Theile, dem eigentlichen Grundstocke des Werkes, folgen.

In die Glossen haben sieh. zum Theil unerkannt, emige arabische Wörter eingeschliehen. Um nnrichtigen Deutungen vorzubeugen, seien hier genannt: كَارِ اللهِ Sp. 26, l. 16 erklärt durch ذَو خَصِية واحدة. Das ist sieher arab وَقَطَع أَهُ wenn dies auch in dieser Bedeutung unseren Lexicis noch fehlt (قطع vom Verschneiden der Thiere belegt, Dozy 1, 367.) Syrisches عام على aber gilt vom Menschen bei BB. Sp. 70 = المحتاجة. Der Uebergang des ق vor المحتاجة (Noldeke, Mand, Gramm., S. 39).

ابط Sp. 33 ist identisch mit dem danebenstehenden افشی (vielleicht ایما zu lesen)

אבין Sp. 36 "er hat ihn zum Kuppler (בְּבֶּיבֶּיבֶּ Sp. 834 n. 2012 an, ohne aber ausser Wiederholung der unglücklichen Etymologie Bernsteins (בְּבָיבָּבָּבָּ) über den Ursprung des seltsamen Wortes sich zu äussern. Es ist eine Ableitung von arab, منيطار ضوطار. das allerdings ursprünglich nicht gerade jenes sehimpfliche Gewerbe, sondern den vor Alters wie noch heute bei den Beduinen nothwendigen Geschäftsvermittler (man vgl. Douerny, Travels in Arabia deserta 1, 233, 234) bezeichnet und dann überhaupt für "Lumpenkerl" steht, z. B. Hamâsa, 707, 14.

باه العدا Sp. 83 ,Erprobte متنبّلون (mit den Variationen العدا und العداد) scheint اوفياه zu sem Plur von وفي , Dozy n. 826, Oder ينتينة Ezech. 10??

brand genügend erwiesen.

الخوطة Sp. 166 (erklärt durch الخوطة ) ist الخوطة (Die Gûţa von Damaskus genannt Sp. 63, l. 3.) — Für هجراً Sp. 179 hat schon Duv. im Index PSM. Erklärung غمية nicht angeführt; es ist wohl الخوطة Sp. 180, "was auf die Saat fällt und sie verdirbt, d. i. etwas rothes, das sich an die Saat ansetzt, sie austrocknet und nicht wachsen lässt. Dass das Wort nicht syrisch ist, ist auf den ersten Blick deutlich. Es scheint viehmehr der arabisch-syrischen Mischsprache anzugehören und arab. الشَكْفَان zu sein. Dies in unseren Lexicis annoch fehlende Wort muss die arabische Transcription eines ebenfalls sonst unbekammten هنا عناه sein. Die Berechtigung zur Ansetzung dieser Bildung ist aber wohl durch hebräisches "Getreide-

Eine stärkere Umbildung aus dem arabischen Worte zeigt معددا Sp. 86 = وقاية, wenn da nicht etwa auch احمدا mit langem â zu sprechen ist.

Im Einzelnen möge hier noch angemerkt werden:

Sp. 44 ist den Vocalen nach am Bequemsten als Aphel von zu fassen und dazu leitet auch die jüdische Tradition in wirk. Den Syrern scheint später das Bewusstsein der Ableitung geschwunden zu sein, denn die Aussprachen lieder und lie, welche BB. überliefert, können nur zu einem Stamme in gehören. Der Gebrauch des Aphel bei diesem Verbum hat an wirk, äthiop. armana (Dillmann, Grammat. S. 12) n. A. seine Analogieen. Die Abstammung des Wortes ist aber nicht klar. Es ist nicht gut möglich, es mit Levy, TWB. 1, 166 mit dem Stamme wir ist, zerstampfen zu identificiren. Man kann wohl von den Begriffen "schweigen, ruhig hinnehmen, überhören zuzuzzen, zu dem des Verachtens gelangen, aber nicht von dem Begriffe "zertreten, verachten zu "schweigen". Dazu kommt, dass für das Syrische von dieser Wurzel in zu erwarten ist. Für wiese ib bei PSM. Sp. 44 ist jedenfalls i zu lesen,

erste Wort fehlt in unseren Lexicis, bedeutet aber wohl "Kochen" (Bildung wie 1200), — das allerdings wohl jüdisches Lehnwort ist — 12000 Noldere, Syr. Gramm. S. 66): 120 ist Uebersetzung von эт "profan". Die Erklärung könnte also bedeuten: "Kochen von Profanem". Was nun das Stichwort anlangt, so könnte es ein altes Haphel von 201 sein — 1200 (PSM. Sp. 1135). Da aber sonst im Syrischen keine Spur des alten Präformativs erhalten ist — denn anch — 1200 ist gewiss ein von den Bibelübersetzern entlehntes jüdisches Wort — so ist es bedenklich, hier einen Rest alten Sprachgutes anzunehmen. Unmöglich wäre es nicht. Dann würde — 1201 im Gegensatze zu — 131, das vielfach für 2012 und 2013 steht. "Vorbereitung zu einem Gastmahle (profaner Natur) bedeuten. Natürlich bleibt hier noch manchem Zweifel Raum.

worden. Die unmittelbare Folge des Verbums 💬 i zeigt, dass es thatsächlich als Denominativum davon noch von den Glossographen

betrachtet wurde. Dadurch ergiebt sich die Zusammenstellung mit λυρφέές und λυρφέία, PSM. Sp. 1935 — die man allenfalls durch Annahme des Hineinspielens von καθαρωθές μέρολω hätte vertheidigen können — als irrig. Wiewohl unser Wort als irigligedentet wird, kann es natürlich nur die "Flötenspielerin" bezeichnen. Dass gerade deren Name, nicht der des Maschlinnms dem Griechischen entlehnt wurde, hat seinen Grund in den wirklichen Verhältnissen. Vgl. Моммяем, Röm. Gesch. v, 462, l. 12; Horaz, Sat. 1, 2, 1.

الاعتمام Sp. 85 durch كرية erklärt, ist wohl identisch mit المعتماء Low, Aram. Pflanzenn. 116. (Das arabische Wort ist dann wohl كرنة zu schreiben.) Das arab. خوافى, das Low a. a. O. damit zusammenstellt, hat aber mit diesem Worte nichts gemein. Es bedeutet einfach 'die Verborgenen', metaphorisch für diese Zweige wie für Federn gebraucht. Aber auch davon abgesehen ist die Zusammenstellung mit dem arabischen Worte aus einem methodischen Grunde nicht möglich, der hier einmal ausgesprochen sei Es zeigt sieh nämlich bei genauerer Betrachtung, dass, wie vielfach auch im Jüdisch-Aramaischen ein Schwund der Gutturale zu constaturen ist, ein ursprüngliches nur dann aufgegeben wird, wenn es einem arab. entspricht. Dagegen hält sieh n = arab. äusnahmslos, ein ähnliches Verhältniss also wie es — wenn auch nicht ganz unbestritten — im Assyrischen meist angenommen wird.

ن العالم المراق على المراق العالم المراق المراق المراق العالم المراق ال

אמתם של מקמין) אינה (ביים ביים און ביי

sein, während es ursprünglich als "Sackfaden" gemeint war. Hierfür ist nun, die Lesart ביבים als richtige festgehalten, genügende etymologische Anknüpfung vorhanden. Von מחד Kêlim 13. 6 (so die Lesart des Maimonides ed. Derenbourg 122), welches neben שוח und (so 'Ârûch s. v. מחד ) nicht sieher genug ist, ganz abgesehen, wären "Strick" und خيوط الفسطاط = تتمتان إلا إلا إلى المسلمة إلى المسلمة إلى إلى إلى إلى المسلمة والمسلمة والمسل

Zu الاردب Sp 89, l. 5 fügen die Codd. SSs hinzu: هو يتحقن فيه الماء ويذخر ومنه اشتق الضغر والحقد لما يحقنه الانسان eine so nicht verständliche Glosse. Man übersetze wohl: 'das ist ein Ort, an welchem Wasser gegraben (المنعقر) und anfbewahrt wird [und davon wird abgeleitet Hass (الغيقي) nnd Groll für das was der Mensch zurückhalt und verbirgt]. Letzteres gehört augenscheinlich nicht hierher, aber jedenfalls deutet der Anfang darauf hin, dass hier اردب im Sinne von Brunnen gefasst werden soll. الحائية ist dann wohl in derselben Bedeutung zu nehmen. Vgl. hierzn Aram. Fremdw., S. 24, Ann. 3.

אנים Sp. 90 ist eine andere Lesart des Namens, der sonst אוים oder שיא lantet. Das Wort sieht nicht sonderlich semitisch aus. Ueber die Bedentung vgl. Nöldeke, Erzihlung vom Münsekünig und seinen Ministern, p. 2, Ann. 1.

Sp. 97 hat Pratorius (Kuns's Literaturhl, 1, 31) zur Erklärung des sabaischen ته herbeigezogen. Bedenklich für die Echtheit des Wortes ist, abgesehen davon, dass es nirgends belegt ist, dass in keinem sonstigen aramaischen Dialecte auch nur eine Spur dieses Verbums erhalten ist. Ob hier nicht bloss ein Missverständniss späterer Zeit vorliegt? Das daneben stehende معناه المعالمة عناه المعالمة والمعالمة والمعالمة

hebräischen wei ist aus den alten Urbersetzungen an den drei Stellen, an denen es vorkommt, nicht festzustellen. Dass die entsprechende arabische Wurzel aber in lauten muss, ist schon durch das Lautverschiebungsgesetz sicher, und dadurch zugleich die noch immer wiederholte Zusammenstellung jenes arabischen Verbums mit hebr. The als falsch erwiesen.) Anch die Erklärung ist auch, die PSM. gar nicht giebt, flösst kein sonderliches Vertrauen zu der übrigen Ueberlieferung ein.

Die Erklärung zu אבן Sp. 99 ist ziemlich unverständlich; ביי oist so nicht zu gebrauchen. Man lese wohl: וובען ועמשק ספין עובר ועניי, der Behaarte' speciell, וועניי.

Das einsam dastehende المعنى Sp. 99, das المعنى erklart wird, wird wohl in بالمعنى zusammengedrängt, dicht werden zu andern sein.

אין Sp. 105 "unreife Dattel ist jedenfalls identisch mit sonstigem אין און, die Low. Ar. Pflanzenn. 120 anführt und nähert sieh der jitdischen ebenda angeführten Form אותי. (Diese werden von Chananel zu Pesâch. 53° durch ייביאן d. i. אייבין wiedergeben.) Ob dieses Wort zu arab. באיי Zeit' (auch sabäisch אייבין Pratorius, Beiträge zur Erkl. der himj. Inschr., Heft 3, S. 17) gehört?

المحيرة Sp. 107 scheint zu عمر zu gehören: doch ist die Bildung recht seltsam.

Ръд Sp. 150 die Nebenform von Ръд erkkirt sich nach Noldeke, Syr. Gramm., §. 45.

اشار بیده Sp. 156. erklärt durch اشار بیده, ist wohl, da die Bedeutung zur Wurzel عقد nicht stimmt und diese Form auch sonst nicht überliefert ist, nur ein alter Fehler für العت امره بيخرى يده ويشير.

In der Erklärung von Proj Sp. 158 findet sich Lag, das PSM. Sp. 1506 ohne Erklärung gelassen bat. Das ist arabisehes (urspringlich persisches, Fleischer, Weinere Schriften 11, 621) die der Gebriften 11, 621.

,Gewölbe' (vgl. auch Vullers n., 526). Es erklärt das in diesem Sinne wohl obsolet gewordene 122, welches schon palmyrenisch als Aequivalent von 2222; auftritt (de Vogue, Syrie centrale No. 70, 1) und mit jud. 5222 identisch ist L. 20, l übrigens doch wohl 12221 für 12221: denn da die 25222 doch den 5522 ziemlich gleich sind, kann man wohl nicht gut sagen, die 55222 befinden sich in ihnen, 1922 23.

العدا احم Sp. 164, Name einer Stadt, ist wohl identisch mit العداد الماء العداد الماء العداد الماء العداد الماء العداد الماء العداد ال النصار Sp. 168 soll nach PSM. 201 mit dem nur aus den griechischen Glossensammlungen bekannten Þλλίτης identisch sein. Das könnte wohl nur so zusammenhängen, dass das griechische Wort, dem, wie es scheint, eine Ableitung fehlt, aus dem Aramäischen entlehnt ware. Indessen die arabische Erklärung المهردي will sich schwer zu der Bedeutung Kuchen schicken, and Bar Bahl, erklärt auch 1444 nicht so deutlich für identisch mit parie Vielleicht darf man an eine bei Arûch s. v. אלא erhaltene Lesart zu Báb. Báthr. 734, l. 23 erinnern. Dort heisst es: מחים לה באלייהא. Dies wird erklart: Manche glauben, das sind die langen Hölzer, mit denen man das Schiff leitet und das sind die מידריא ביידרי ביידריא. ביידריא 11 lier baben wir die zwei in Frage stehenden Worter ebenfalls wie in unserer Glosse und so mag vielleicht für معيده والمعادة المعادة والمعادة المعادة الم sprünglich jalaan zu lesen sein. BA on 🚅 on kann schon auf der späteren Verderbniss beruhen. Für 🍱 als Kuchen fehlt auch im Aramaischen jede Etymologie

Die Erklarung יובספאל zu איין Sp. 180 geht auf die Wurzel במיים באר Späternte: zurnek

Der Gebrauch von Pala für Nicht Sp. 183, l. 8 ist zu beachten (vgl. Aram. Freudw. S. 98% Kal. v. Damn. (Bickell.) 123, 6 ist wohl mit Palas erst das Allgemeine genannt, dem dann die speciellen Arten folgen.

Sp. 187, 1-1 l. wohl בי für בים also "Franzen" = jüd. אמיקא (Low, Aram. Pflanzenn., p. 9, Anm. 2) = בי (Opuscul. Nestor. ed. Hoffm. 95, 4) mit Assimilation des Dentals an das k zu arab. بكتى. (Das Umgekehrte in mand. שדק für שדק, Noldeke, Mand. Gramm. § 45 durch Śîn veranlasst.)

Die wunderliche Glosse 12: Sp. 194 ,ich sage (das ist) der Plural von 22: Zeiten', braucht nicht, wie man zuerst wohl meinen konnte, auf einem Missverständnisse zu beruhen. Es ist wohl denkbar, dass sich in der That aus dem häufig angewendeten : 22: 23 für 22: selbst die Bedeutung ,bisweilen' entwickelt hat. Eine späte Bildung mag allerdings dann jenes 12: sein; aber dass sich die Sprache vor dergleichen nicht schente, lehrt 22: (Noldeke, Syr. Gramm. § 147).

المعنزلم Sp. 217, l. 21 ,rauchigʻ von انته (Löw, Aram. Pflanzenn. 123, l. 7).

Sp. 217, l. 22 l. 152. — Gehört das folgende קרה zum Stamme ,anzünden?

Die Erklärung von عومعة Sp. 221 durch صومعة geht wohl auf ein Missverständniss zurück, das durch اهينجانيا veranlasst sein wird.

Die Stelle iii plan pas is per alexa Sp. 239, l. 14 ist zum Theil schon von PSM. Sp. 508 s. v. and richtig übersetzt worden. Man irrt wohl nicht, wenn man hier eine medicinische Notiz findet. In der Volksmediein spielt auch das Holz des Spatels, mit welchem gerührt wird, eine Rolle. Man vgl. Gittin 69h, l. 1, wo ein Mittel gegen zum angegeben wird. Dort heisst es dann: "Und dann rühre man die Mischung um (hweny) mit einem Stabe von prant." (Ueber dies Wort vgl. Low, Aram. Pflauzenn. 252.) Aus einer ähnlichen Verordnung wird unsere Stelle stammen, die also einen Rest aramäischer Volksmediein erhalten hat.

المحافظ Sp. 245 (المحافظ SSs und Bar 'Ah ist wold richtiger, da es sich besser zur Analogie der Form المحافظ , die vielfach Gewaltsamkeiten bezeichnet, fügt) gehört zur Wurzel جب ,spalten: شدق = äthiop. śataka (das allerdings Pratorius, Beitr. zur assyr. u. sem. Spracheissensch. 1, S. 25. Ann. = شتق setzt).

ا المَوْمَا اللهُ اللهُ

غرواء. Leicht verständlich ist, dass von dem Begriffe des Festhaltens sich im Syrischen weiter die Begriffe der Festigkeit, Härte und Kälte (مراحه) entwickelt haben. Wie wir, brancht auch der Araber "packen" von der Krankheit; vgl. Dozy s. v. اخذته البردية :أخذ.

אים Sp. 265, l. 4 erklärt durch القريض ist wirklich "wiederkänen"; aber es ist ein Fehler für בשרא, Vgl. (באין, Casa, 742, jud. אישה eigentlich "auflösen".

Die erste Erklärung von موسطة, Sp. 283 durch ويك beruht auf einer Verwechslung dieses Wortes mit إحداء Hahn'. Die eigenthümliche Erklärung durch نصف طبل ist nur durch das Synonym المعادة, in dem die "Hälfte" gefunden wurde, veranlasst.

Wort macht nicht den Eindruck echt semitisch zu sein. Zur Bedeutung "Schöpfkelle" stimmt ziemlich genau ἐροτης "Löffel, Kelle": doch wäre die Transcription des τ durch – ziemlich auffällig, wie auch die eigenthümliche Endung bei einem Freudworte seltsam ist. Man erwartete für ἐροτῆρχ (mit Dissimilation) "Page Sollte in page ein unverstandener und roh übernommener Rest des ursprünglichen jüdischen Chroniktargums vorliegen? Jüdisch ist ja ˈκ---κ am Platze als Febersetzung von rep-en Auch findet sich jüdisch, allerdings in später Zeit, die Transcription von τ durch τ nach τ in pepron = ἐρτοκοπεῖον.

sind thatsachlich identisch. Unter dem Einflusse des vorhergehenden 'Ain hat sich das emphatische l' zu k dissimilier. In derselben Weise ist die Veränderung von عرب (mand به المسلم (mand به المسلم) zu erklären Im Arabischen hat dasselbe Gesetz gewirkt in على gegenüber وضحك (ebenso aram به المسلم). Natürlich ist auch der umgekehrte Einfluss. Assimilation von k an 'Am zu k zu beobachten Vgl. المحمد وهود يعتمن المسلم به المسلم المسلم يعتمن (mit der weiteren Assimilation von s an k zu s). Die Wurzel المحمد وسنم به المسلم (Dillamann 1981) على المحمد وهود المسلم (Dillamann 1981) على وهود الم

ist darnach wohl die Aussprache 'aḥḥûb anzusetzen. Vgl. noch عقال und عكال u. a. m.

Noch seien an selteneren Wörtern angemerkt במשמט Sp. 337, l. 15 "zerstücken"; בוֹב ib. (Duv., Not. 5, sic) gehört zur Wurzel במי "zerstören", mand. במי (Noldeke, Mand. Gramm. 248) jüd. בב, Uebersetzung von למי (Levy, TWB. 11, 283) und in der Bedeutung "zerquetsehen" (von einer Blase, "Ârûch s. v. מור באם).

Durch die vorstehenden Bemerkungen ist wohl zur Genüge auf die Wichtigkeit der neuen Ausgabe hingewiesen. Möge sie auch weiter einen rasehen und ungestörten Fortgang nehmen!

## Vedica.

1:5

#### Professor A. Hillebrandt.

(Conclusion.)

#### B. Purandhi used us a substantive.

As we have seen that *purandli*, used as an adjective, means 'active, zealous', its meaning as a substantive must correspond and may be taken to be "activity, zeal". This fits particularly well for

R. V. x. 112. 5, yasya śaśvat papivān indra śatrūn anānukrityā raņyā chakartha | sa te purandhim tavishīm iyarti sa te madāya suta indra somah |

The last two lines may be rendered, "this rouses thy zeal, thy vehemence: this Soma has been pressed for thee, o Indra, to intoxicate (thee)". In this passage purandhi placed together with taxishī corresponds very closely with śushna and śaras, which in three other verses are associated with taxishī. Thus we read

R. V. 111. 23. 3, ye te sushmain ye tarishim avardhan arsanta indra marutas ta ojah ! v. 32. 9, ko asya sushmain tarishim varāte [ x. 23. 5, kas tarishīm vārridhe sarah ]

Purandhi is, as these passages show, an attribute of Indra, and it would not be suitable to conjecture that a word such as 'plenty'

had been connected with *taxishī*. Indra is represented as a deity granting speedy assistance and he is frequently called *āśu* or *śushmin*. Activity is certainly one of the qualities for which he is particularly praised. Hence *puraudhi* is attributed to him in some other passages,

R. V. 35, 8, asmākam indrehi no ratham
. . . . . . ava purandhyā |
vayam śavishṭha vâryam
divi śravo dadhimahi

"Come to our chariot, o Indra . . . . assist it with thy zeal."

R. V. viii. 81. 15, sa non vrishan sanishthayā sain ghorayā dravitnvā | dhiyā viddhi purandhyā

"Assist us, o powerful (Indra), with most bountiful, dreadful, speedy skill and wish for action."

In another passage R. V. vn. 32, 20, Purandhi has been personified and is mentioned together with Indra,

taraņir it sishāsati vājain purandhyā yuja | ā va indrain purukūtain name girā nemim tashtera sudrvam

"Striding forward, he desires to carry off the prize together with his ally Purandhi."<sup>2</sup>

Another passage R. V. iv 97, 36, where purandhi occurs in juxtaposition with racham is likewise of great importance for its interpretation. We read there:

> evā nah somah parishichyamānah ā pavasva puyamānah srasti ' indram ā riśa brihatā rareņa vardhayā vācham janayā puvandhim

<sup>1</sup> Compare also R. V 1. 5 3, given below.

 $<sup>^2</sup>$  While Indra is here associated with purandhi, he grants purandhi according to another passage R V iv 22, 10, see below p. 264

Vedica. 261

The last line may be rendered, "Strengthen our speech and rouse our activity". But one feels tempted to subsistute for the last words "our thoughts", and it is remarkable that in parallel passages we find once vâch and jôti, and rather frequently vâch and manīshā,

R. V. m. 42. 2, makhasya te tavishasya pra jūtim iyarmi vācham amritāya bhūshan \( \bar{R} \). V. vi. 47. 3, ayam me pīta udiyarti vācham ayam manīshām usatīm ajīgaļ.

Both in this and in the passages to be quoted hereafter it is the Soma-drink which stimulates  $v\bar{u}ch$  and  $man\bar{v}sh\bar{u}$ , just as the two preceding ones assert that it rouses  $v\hat{u}ch$  and purandhi. It may be that these verses have induced Professor vox Roth to assign to purandhi the meaning "enthusiasm". This seems however unnecessary, because the Petersburg Dictionary does not attribute the same sense to  $man\bar{v}sh\hat{u}$  which appears in the place of purandhi, and the unity the interpretation can only gain, if we do not separate the substantive too much from the adjective. Hence we may retain whitout any scruple the interpretation of purandhi by "activity" or "zeal", which fits very well, as the Soma-drink may be said to rouse the mental activity or the zeal of the worshipper.

The word  $man\bar{s}h\bar{a}$  is also connected with other verbs than ajiyah, which we have found above. Thus we read,

R. V. 1x. 95. 5. eshgaa rācham upavaktera\ hotale punāna indo rishgā manishām \
1x. 11. 2. vi shāhg ague griņate manishām kham repasā tuvijāta stavānale
x. 94. 14. sute adhvare adhi vacham akratā krūļago na mātaram tudantale |
vi shu mušehā sushuvusho manīshām vi vartantām adrayas chāyamānāh

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Upavaktri is, as this passage shows, the Vedic name of the Pratiprasthatripriest. I shall discuss this point elsewhere more fully.

1. 112. 24, apnasvatīm ašvinā asme vācham kṛitam no dasrā vṛishaṇā manīshām
x. 177. 2, patamgo vācham manasā bibharti tam dyotamānām svaryam manīshām
111. 8. 5, jātaķ jāyate sudinatve ahnām samarye ā vidadhe vardhamānaķ ļ punanti dhīrā apáso manīshā devayā vipra udiyarti vācham

In these passages, too, the words râch and manīshā are contrasted and hence they mean 'speech and thought', 'word and spirit'.

On the other hand manīshâ is fully equivalent to 'activity'

R. V. v. 83. 10, avarshīr varsham ud u shū gribhāya akar dhanvāny aty etavā u | ajījana oshadhīr bhojanāya kam uta prajābhyo 'vido manishām

The hymn refers to the end of the hot season, when the ram imparts new life to all creatures, compare the description in the Ramayana in 182. 1 ff. Hence my *Vedachrestomathie* offers for manishā in this passage the meaning 'activity'.

As purandhi occurs R. V. x. 97, 36 together with  $v\bar{a}ch$  and as elsewhere  $v\bar{a}ch$  frequently stands side by side with  $manish\bar{a}$ , 1 conclude that the meaning of purandhi comes close to that of  $manish\bar{a}$  and that

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This meaning of monishā comes out particularly well in the following passages, R. V iv 61, pra vedhasas shit trass manishām cagner tram hi viscam abby asi manna. "Thou furtherest even the thinking of a wise man; for thou art above all thoughts;" R. V. vi 34, 1, sam tre jugaur girah pārvīr vi cha trad yanti vihhvo manīshāh. "In thee all our old songs unite and from thee, o wise one, come the thoughts;" R. V. x. 28, 5, gritsasya pāhas taraso manishām katham chiketam. "How can I, a simple-minded man, understand the thoughts of the wise and strong one."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> It is not doubtful that manishi has also developed the meaning "song". For the passages R V. I. 101. 7; 24-2; x. 111-1, etc. prove that. But it ought to be noted that it occurs in connexion with girah iv 41. 8; vi. 66. 11, ix. 96. 7; with gir, suvrikti, hrahman vii 70-7; with vachus, girah, v. 11. 5; in the plural with motagah i. 62. 11; with vachus, moti, šruta Val. xi. 6.

Vedica. 263

the translation 'activity, zeal' (which its use as an adjective suggested), and further 'action', suits the substantive in the passage quoted. It likewise fits in the following verses,

Ŗ. V. 1. 134. 3, vāyur yunkte rohitā vāyur aruņā vāyū rathe ajirā voļhave vahishtho dhuri voļhave | pra bodhayā purandhim jāva ā sasatīm iva.

"Rouse our activity, as a lover (rouses) his sleeping (sweet-heart)."

R. V. 1. 123. 6, udīratām sūnritā ut purandhīh ud agnayah šušuchanāso asthuh | sparhā vasūni tamasāpagūļhā ūrish krinvanti — — — |

"May our songs begin, may our work begin; the brilliant fires have flamed forth."

Closely allied with this verse is

R. V. x. 39, 2, chodayatain sünytäh pinvatain dhiyah ut puvandhar īrayatain tad ušmasi | yašasain bhāgain kņrutain no ašvinā somain na chāruin magharatsu nas hytám

"Rouse our songs; 2 make our skill productive; make our activity begin. Make our share glorious; make us, like the Soma-drink, acceptable to the Maghavats." The poet asks the Asvins to grant him fame through his skill and to procure for him a sphere of action i. e. to make him a valued sacrificial priest. Such a position yields money (yašasain bheigam).

The meaning, given above, suits also in the following passages,

1) R. V. 1. 158. 2, ko väin däsat sumataye chid asyai vasü yad dhethe namasā padā goḥ \

<sup>1</sup> Compare verse 2, upa bruvata nn dhiyah.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Compare R V 1, 11, 3, sarasvatī chodavitrī sāmītānām chetanti sumatīnām anjāmā dadhe sarasvatī; verse 12°, dhiso er cā virājati.

# jigritam asme revatīḥ purandhīḥ kāmapreṇa manasā charantā

"Procure for us a rich (i. c. well-paid) activity, coming with a mind fulfilling our wishes." The translation 'rich plenty', 'rich offerings', or 'enthusiasm' would not give any clear sense.

2) Ŗ. V. w. 22. 10, asmākam it su sriņuhi tvam indra asmabhyam chitrān upa māhi vājān | asmabhyam visvā ishaṇaḥ purandhīr asmākam su maghavan bodhi godāḥ!

"Hear us, Indra! Measure out to us various prizes of victory; lead us to all action; be to us, o Maghavan, a giver of cattle."

3) R. V. 1. 116. 7, yuvain narā sturate pajriyāya
kakshīrate aradatain purandhim |
kārotarāch chhaphād aśvasya vrishnali
śatain kumbhāin asinchatain surāyāḥ ||

"You, o heros, have granted activity to Pajriya Kakshīvat who praised you," etc. etc.

4) R. V. iv. 50. 11 (vn. 97. 9), avishtam dhiyo jiyritam purandhir jajastam aryo vanushām arātīļ |

"(Indra and Brihaspati), favour our skill; rouse our activity; hinder the plans of the foes of the pious man."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mrm, Orig. Sanskrit Texts, vol. v. p. 246 translates purandhi by 'wisdoms'. This is the only passage where the word might possibly be taken in the sense of 'plenty'. But I do not believe that the present of purandhi, mentioned in Pādas a—b, has any connexion with that praised in Pādas c—d. The latter refer to some other legend, which owing to the imperfect preservation of the ancient myths regarding Kakshivat cannot be fully explained. From an other passage x. 143. 1 we learn that the A-vins made him again young. His and Vya-va's successful invocation of the A-vins is mentioned vin. 9. 10. Compare also x 25. 10 sa(somah) kakshīvato maho matin viprasya vardhayad vichakshase and x. 61. 16 sa(somah) kakshīvantain rejayat. It seems therefore that Kakshīvat gave some extraordinary proof of his activity. R. V. I. 117. 6 proves nothing, because the verse mentions only one single myth

Vedica. 265

5) R. V. vn. 64. 5, esha stoma varuņa mitra tubhyam somo śukro na vāyave yāmi | avishṭam dhiyo jigritam purandhīḥ yûyam pāta etc.

Here we have in the third Pāda the identical phrase translated above.

6) Ŗ. V. vII. 67. 5, prāchām u devāsvinā dhiyam me amridhrām sātaye kritam vasūyum ļ visrā arishṭam vāja ā purandhīs tā naḥ śaktum śachīpatī....

"Further, o Asvins, my untired gain-desiring skill, in order that it may produce gain; favour all my activity in the contests!"

Several other passages show a close connexion between *dhî* 'skill' and *purandhi* its practical application i. c. 'activity', and both are personified as deities,

R. V. x. 65. 13, višve devāsaķ šriņavan vachāmsi me sarasvatī saha dhībhiķ purandhyā |
14, višve devāķ saha dhībhiķ purandhyā manor yajatrā amritā ritajūāķ |
rātishācho abhishāchaķ svarridaķ svar giro brahma sūktam jusherata |
11. 38. 10, bhagam dhiyam vājagantaķ purandhim |
narāšamso gnāpatir no avgāķ '

Purandhi occurs in a somewhat different connexion,

R. V. w 34, 2, sam vo mada agmata sam puvandhih | suveram asme rayim eragadhram

"For you (o Ribbus) the intoxicating drinks have flowed together, our action has united with them. Grant us wealth and excellent heros."

While modāl/ 'the intoxicating drinks' here represent the material portion of the sacrifice, puraudhi 'the activity' or 'action' of the sacrificer represents the spiritual element.

 $<sup>^{1}</sup>$  Compare R. V. ix. 72–6, sam  $\bar{a}$  vāro mataro yanti. It may be noted here, that Soma is called paraudhirat

I explain R. V. 1. 180. 6 in asimilar manner,

ni yad yuveshe niyutalı sudānū

upa svadhābhilı srijathalı purandhim

"When you, o Asvins, drive your team downwards, you join our activity with the offerings" i. e. when the gods approach, the poet begins his work. In this case svadhābhih takes the place of madāh.

There is, as we see, nowhere a necessity for translating purandhi by 'plenty' or 'sacrificial offering'. All those who give the latter interpretations, have been too much influenced either by the very uncertain etymology of the word, which they considered to be derived from pri, pur, or by those passages of the R. V. in which the personified Purandhi is connected with riches or with the granting of riches. Such passages undoubtedly do occur and find, it seems to me, analogies in the Avesta. But I think that the connexion of the deity Purandhi with riches may be most easily explained, if we keep in mind that 'activity', 'action' or 'work' is an indispensable condition for acquiring money. The already quoted verse R. V. 1. 158. 2, jigritam asme revatile purandhile 'procure for us paying work' clearly points to this association of ideas, and the other passages are much to the same effect. It seems to me that the verses which we have still to discuss, say, strictly interpreted, nothing more.

In most of these cases *l'urandhi* is personitied and is frequently associated with other deities, especially with Bhaga,

 R. V. vn. 9. 6, Tvām agne samidhāno vasishṭho jarātham han yakshi rāye purandhim²

"Vasishtha kindled thee, o Agni, and slew Jarūtha. Worship (acting as our Hotri-priest) Purandhi in order that we may obtain wealth."

2) R. V. vn. 39. 4, tāň adhvara ušato yakshy agne | śrushţi bhagañ nāsatyā purandhim |

<sup>1</sup> Compare R. V. IX. 95. 1, ato (somo) matir janayata svadhābhih.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Compare also verse 5, devān brahmakritā saha gaņena | sarasvatīm maruto a/vināpo yakshi devān ratnadheyēya rifrān

Compare for this passage Nirukta vi. 13.

3) R. V. 1x. 93. 4, sa no devehhili pavamāna rada indo rayim asvinam vāvasânali | rathirayatām usatī purandhir asmadryak ā dāvane vasānām ||

"May Purandhi, full of desire, approach us in her chariot," in order to distribute wealth."

4) Ŗ. V. 11, 1. 3, tvam agna indro vṛishabhaḥ satām asi
tvam vishṇur urugāyo namasyaḥ |
tvam brahmā rayivid brahmaṇaspate
tvam vidhartaḥ² sachase purandhyā |

"Thou, o Distributer, associatest with Purandhi."

5) R. V. vn. 36. 8, pra vo mahim asamatim krimudhvam pra pūshaņam vidathyam na vīram | bhajam dhiyo 'vitāram no asyāḥ sātau vājam rātishācham purandhim

"Place foremost ......Purandhi who goes after wealth" i. e. 'who desires to obtain wealth."

6) R. V. m 62. 1, devasya savitur vayam väjayantali parandhyā[li] l bhajasya rātim imake

<sup>!</sup> Rathiragatem is the fluid person of the imperative Âtmanepada, and has the same meaning as interation, R V. i 123 6. With a sate pure with the compare R V. vi 47 3, again manishum usative appurp.

 $<sup>^2</sup>$  Note the frequent association of Putandhi with Bhaga in the following verses, and that cidhartri is also an epithet of Bhaga, R/V vii 41/2

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Compare the verse R V vn 35–2, quoted below as No. 10, where Pn-randhi is separated from  $r\bar{a}yah$  wealth. That would be impossible if Purandhi were the goddess of Abundance.

<sup>4</sup> The reading of the text parandhyā must be changed to the genitive parandhyāb.

- 7) Ŗ. V. 1. 5. 3, sa ghā no yoga ā bhuvat sa rāye sa purandhyā <sup>1</sup> gamad vājebhir ā sa naḥ "
- R. V. II. 38. 10, might also have found its place here; but it has been already quoted above p. 265, because there *purandhi* is associated with *dhī*.
  - 8) R. V. x. 85. 36, bhago aryamā savitā purandhiḥ | mahyam tvādur gārhapatyāya devāḥ ||²
  - 9) R. V. vi. 21. 9, pra pūslaņam vishņum agnim purandhim | savitāram oshadhīḥ parvatāms cha
  - 10) R. V. vii. 35. 2, šam no bhagali sam u nali šamso astu šam nali purandhili šam u santu rāyali | šam nali satyasya suyamasya šamsali šam no aryamā purujātali astu
  - 11) Ŗ. V. vi. 49. 14, tam no 'hir budhnyo adbhir arkaiḥ tat parvatas tat savitā chano dhāt | tad oshadhīr abhi rātishācho bhagaḥ parandhir jinvatu pra rāye ||
    - 12) R. V. v. 42. 5, devo bhagaḥ savitā rāyo anisaḥ
      indro vritrasya samjito dhanānām |
      ribhukshā vāja uta vā purandhir
      arantu no amritāsas turātaḥ

All these passages show that the deity Purandhi is closely connected with, or grants riches, but none of them proves that the word means Plenty or Abundance. On the contrary, in one passage R. V. vn. 35, 2, Purandhi is separated from the personied Wealth. The meanings of the *purandhi* are therefore 1, a) activity, zeal, b) action, work, c) a deity presiding over these qualities and granting riches, 2, active, stirring.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I read purandhyā with the Sāmaveda, instead of the senseless form purandhyām which the R. V. offers. Thee proof of the correctness of this proceeding is furnished by R. V. v 35. 8, vm. 81. 15, vm 32 20, see above.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I call attention to the fact that the verse occurs among the Mantras to be recited at the wedding.

Vedica. 269

## C. The Zend Pārendi.

In the Avesta parendi or parendi appears in the place of the Vedic purandhi. Hitherto the two words have always been considered identical, and there appears to be no reason to doubt the correctness of this identification. But I believe that the common view, according to which Parendi is the goddess of riches or, as Darmesteter' says, l'Abondance, cannot be upheld. This opinion is based on a remark of Neriosengh, who says that Parendi is nikhātarakshakā, "the keeper of hidden (treasures)". If it is throught advisable to pay attention to this traditional explanation, it must be taken in its true sense. Usually the word *nikhāta* is altogether left aside. *Nikhātarakshakā* means "the keeper of hidden" (i. c. not easily accessible treasures). This is an epithet which snits a Pani, but not the goddess of Abundance, which Parendi is believed to be. The adjective, which most commonly occurs with Parendi, is raoratha, Yasht vnr. 38, x, 66, xxiv. 8; Sir. i. 28, ii. 25. Genoner translates it in the first passage by "auf raschem Wagen" (on a swift chariot), in the second "auf leichtem Wagen"<sup>2</sup> (on a light chariot) Darmesterer has rendered it first by "sur im char retentissant", later by "on her light chariot".

He who desires the favour of the goddess of Abundance will probably also wish that she may come to him not on a "light", but on a 'heavily laden' chariot. If the translation of *raoratha* is correct, Parendi either receives an unsuitable epithet or she is not the goddess of Abundance. The latter is probably the case. The passages in which the word occurs, run as follows:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ormand et Ahriman, p 25 Compare also Socred Books of the East, vol. iv, p LXX "the keeper of treasures", and vol. XXIII, p. 11 note Similarly Mills, S. B. E. vol. XXXII, p 25 "the goddess of riches"

<sup>2</sup> Kuny's Zeitschrift für vgl. Sprachf, xxv. p. 472 § 38, and ibidem p. 497

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ormazd et Ahriman, p. 254, S. B. E. vol iv. p axx, "who comes on a sounding chariot"; the second rendering occurs S. B. E. vol. xxiii, pp. 11, 13, 104

Yasht. viii. 38, ādim (tistrīm) paskāṭ anumarezatem asischa vanuhi barezaiti pārendicha ruoratha |

- x. 66. yim hachaitē ašiš vainuhi į pārendicha raoratha ughracha nairē hām veretiš į ugremcha kaēvaēm hvareno etc.
- xxıv. 8. yüzemchit hvareno baksayata āpa dasta no tem yānem jaidhyata asis vanuhi rātācha vouru dōithra hachatu pārendicha raoratha.
- Sir. 1. 25: aśōiś vaiuhāyo ciśtōiś vaiuhuuljāo erethē v. rasāstāto v. hvarenaihō savaihō mazda dhātahē | pārendyāo raorathayāo airyanām hvareno mazda dhātanām | kāvayēhēcha etc.
- Sir. 2. 25: asim vaiuhīm yazamaidē kšōipnīm berezaitīm amavaitīm huraodhām hvāparām | hvareno mazda dhātem saro mazda dhātem yazamaidē | pāreñdīm raorathām yaz" | airyanem hvareno mazda dhātem yaz" | kaēvaēm etc.

Yasna xiii. 1: yhenänäm ratūm āmruyē daēnām māzdayaznīm asīm rahuhīm pareňdīm yāmcha bipaitistanām asaonīm.

— XXVIII, 2: vainthīm āzūitīm vainthīm frasastīm vainthīm parendīm yazamaidē.

Geldser translates the last passage by "wir bitten um gute Speise, guten Appetit and guten Genuss" (we ask for good food, good appetite and good enjoyment). He therefore takes pāreādi to mean 'Genuss' (enjoyment), for which translation I cannot find any authority or sufficient reason. Already the fact that pareādi elsewhere has the epithet raoratha is sufficient to show that this interpretation cannot be admitted. The correct view seems to be that expressed by Tu. Baunack, according to which the passage must be considered spurious on critical grounds. The phrase vainthim pārēādīm, which occurs nowhere else, speaks most strongly against its genuineness. Among the two passages which have still to be mentioned, one, Āfr. 1. 4, sasaknītema ašahē berējō štryo mayāo pārēūdīs upavāzo yezi yajata is

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Drei Yasht, p. 23.

 $<sup>^2</sup>$  Studien auf dem Gebiete der Griech, und der Ar. Sprachen, Leipzig 1888. B $_{\rm L}$ p. 377.

Vedica. 271

rather difficult. Gelosea's translation! "der Weiber, Lust und Jubel bringt" (he who brings women, delight and rejoicing) does not settle the meaning of pāreūdi. For one might with just as much reason translate the word by 'riches' or any other similar word. The last remaining passage Visp. vn. 2 permits us to advance a little further. It runs as follows:

vahistahē aihēns vāhistām ayanām yaz | arstātem yaz. vainhīm frādat gaēthām varedat gaēthām savogaēthām yām daēnām māzdayasnīm | rasnum vazistem yaz o | mithrem vourugaoyao itīm yazo | revim parehdīm yaz o revīm ravē mananhām revīm ravē vacanhām verīm ravē skyaothenanām frā tanrē renjagēti.

Though none of the other passages, quoted above, gives any clue to the exact meaning of parendi its vet undeniable that this deity is commonly named together with Asis vainahi,2 Once3 the word rāta 'gift' is placed between the two, and it may be conceded that Pareñdi has something to do with wealth. But just as in the case of the Vedic Purandhi, it does not follow by any means that she is the goddess of Wealth. Not one of the passages of the Avesta, the above enumeration of which is complete, forces us to admit such an opinion. On the contrary the adjective ranatha makes it, as already stated, very improbable. In the place of this epithet "with a swift chariot" appears rerī, in the last quoted passage from Visp. vn. 2 Вактноломав has shown that raris. Yasht xm. 75, is identical with Sanskrit raghvis Tight, swift'. Generic, too, has translated this word in the same manner. Further the verb renj, the eausative of which occurs in our quotation from Visp. vn. 2, belongs to Sanskrit vainle 'to run, to hasten'. The word raro, which stands next to rerim, causes some difficulty. Justi

 $<sup>^4</sup>$  Loc cit p 54, M<sub>H,LS</sub> & B, E, vol xxxi 346 has "riches women-minded bringing as reward," which words 1 do not understand.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> See Giidner, Drei Yasht, p. 93

<sup>3</sup> This would be also the case in Yasht xxiv. 9, if that paragraph could be proved to be connected with the preceding one

<sup>4</sup> Kriin's Zeitschrift vol. xxviii, p. 4. Note 2

<sup>5</sup> Kuny's Zeitsehrift vol xxv, p. 545

translates "freundlich in Freundlichkeit der Gedanken, Worte und Werke" (friendly in friendliness of thoughts, words and deeds). Mills has: "And we worship Parendi the wealthy, wealthy with a wealth of thoughts, with a throng of words, and with a breadth of actions." This translation is nothing but a make-shift. In order to obtain an acceptable interpretation, it will be necessary not to separate ravo too much from the preceding revi and the following revijay. From the epithet of Parendi raoratha we may infer the existence of an adjective rava which without a doubt belongs to the same stem. In the difficult passage Yasht xvII. 12, ruma vāšem vāšayēinti Geldner writes on the authority of MS. J 10 raom (i. e. ravem), and we thus obtain the perfectly acceptable sense "they draw the swift chariot". This same adjective likewise occurs in our passage from Visp. vn, 2, and we must combine the words ravomanaiham, as Geldner has done in his new edition of the Avesta. We must therefore translate: "We worship swift Parendi, the swift one among the swift-thinking, the swift one among the swift-speaking, the swift one among the swiftacting. She causes the bodies to move." We now see how close the meaning of the Zend word comes to that which our deductions must be assigned to the Vedic Purandhi, i. e. 'activity, zeal, action or work'. We now further understand why this deity is closely connected in the Veda with rāi and in the Avesta with rāta and asi vanuhi, without being a goddess of Wealth or Abundance. With our explanation Neriosengh's gloss nikhātarakshakā 'the keeper of hidden (treasures)' too gains its full significance.

Pareñdi is in the Avesta exclusively a personification and she is the deity presiding over zeal, activity and action, and hence granting wealth. The epithet raoratha 'with a light or swift chariot' and the phrase fra tanvō reñjaejēiti 'she causes the bodies to move', fit the goddess of Activity particularly well. They would be inappropriate, if they were applied to a goddess of Abundance, because the latter makes men idle. Pareñdi and Purandhi express exactly the same

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Loc cit p 346

Vedica. 273

idea and their attributes agree in nearly all details. I do not venture to offer an etymology for the two words. But the derivation from pri, pur to fill is a popular etymology.

## POSTSCRIPT.

After the completion of the above essay, in November 1888, I saw Coliner's paper in the *Babylonian and Oriental Record*, vol. 11 p. 245, Puraindhi, the Goddess of Abundance in the Rigveda. As the result, at which I have arrived, differs entirely, as well as the method of enquiry, I publish my paper without making any alterations.

# Anzeige.

Ernest A. Wallis Budge, M. A, The martyrdom and miracles of Saint George of Cappadocia. The coptic texts edited with an english translation, by —. Loudon, D. Nutt, 1888, 8°, xL und 331 Seiten.

Auf dem Gebiete der koptischen Studien macht sich in den letzten Jahren allseitig eine regere Thätigkeit bemerkbar. Vor allem wird unser Bestand an koptischen Texten durch umfassende Publicationen bereichert. Durch die vorliegende Arbeit hat der auch auf dem Gebiete der Assyriologie thätige Verfasser sich nicht blos um die koptischen Studien verdient gemacht, sondern auch einen werthvollen Beitrag zur Literaturgeschichte der ersten christlichen Jahrhunderte geliefert.

Seiner Ausgabe hat Budge fünf Handschriften zu Grunde gelegt, von denen drei englischen Bibliotheken, zwei der an koptischen Texten so reichhaltigen Sammlung des Vaticans angehören. Wir erhalten zuerst das Leben des heiligen Georg von seinem Diener Περικράτης beschrieben, dann die Beschreibung der neun von Georgios vollbrachten Wunder, endlich ein Enkomion auf Georgios, welches dem Bischof von Ankvra Theodotos, der in der ersten Hälfte des fünften Jahrhunderts wirkte, zugeschrieben wird. Alles dies in boheirischer Mundart. Weniger gut ist es um unsere Kenutuiss des sahidischen Textes bestellt. Nur Fragmente der Lebensbeschreibung konnte uns Bedge bieten; dazu kommt ein kleines Bruchstück im Bulaker Museum, welches Bournant im Recueil de travaux, iv. 155 publicirt hat. In der hiesigen Sammlung der Papyrus Erzherzog Rainer habe ich aus dem Schminerfunde Pergamentblätter in sahidischem Dialecte gefunden, welche zu einem Codex gehörten, der die Lebensgeschichte des heiligen Georgios enthielt. Eines dieser

Blätter ergänzt in erwünschter Weise die Lücken des von Budge als A bezeichneten Fragmentes: (S. 186, Z. 26) nre eine (bei Budge felilerhaft cine) nunore mutonoc nay (felilt bei Budge), naustoc te пнотте шенотну оброй путавой ом пошшие пежае под пот течеотме xe xin nnar (fehlt bei Budge) nxnco ncaq arpone (der Zusatz bei Budge see resperse felilt und mit Recht in unserer Handsehrift) eine nai (bei Budge steht felilerhaft nay) unenzorp ait nay unnord (ntog Te newal has be orall while he heldone, h him he helday, herbe nag se - fehlt bei Budgel orpane ne norwem (ordem Budge) пнароте [стмотте еро] же вешье запон же агмооще намад щаоопп encironoc (nronoc Budge), allowyr muemar epoquisceon (die Fassung dieses Satzes, sowie fast der meisten folgenden, ganz anders bei Budge). ndowe be aleine be novine rembine ne . [alka bal on ormine, ala nepe usalmonion owne mmoj kata kori efforce haj intoj se njuju cobai euxocie nu uoinouonos etdesintencotus oabos ustayzos. nu неа отминще же повот а пнотте шепотиц оарод изгадбод аты адотжай свой ом имаймонии ста патонов и птонов мибальов семьлюв estegor nas ma negoor muesmor . Gennor urom un genunne natur une amoor aryone (u. s. w. wie bei Budge S. 187, Z. 15).

Seiner Edition hat Burge eine kurze Einleitung vorausgeschickt, in welcher er sich über die historischen Ergebnisse aus den von ihm edirten Texten äussert. Mit einer Reihe von wesentlichen Punkten können wir uns hier nicht einverstanden erkkiren. So vor allem mit seinem Versuche das Martyrinm des heiligen Georg mit der grossen Christenverfolgnug unter Diokletian und seinen Mitkaiseru zusammenzubringen. Gerade die von Broge veröffentlichten Texte gestatten uns einen näheren Einblick in die Entwickelung und Umbildung der Georgs-Legende. Ganz wird sie sich freilich erst dann überschauen lassen, wenn auch der syrische Text der Lebensbeschreibung, dessen baldige Edition uns in der vorliegenden Arbeit (S. xxvm, N. 1) angekündigt wird, vorliegen wird. Aber schon jetzt zeigt sich, dass v. Gursenum im wesentlichen das Verhältniss der verschiedenen Fassungen richtig erkannt hatte (die Sage vom heiligen Georg, als Beitrag zur iranischen Mythengeschichte, Berichte der k. Gesellschaft der Wissenschaften, Leipzig, Phil-hist Classe 1861 - 1862.

S. 175 ff.); mit seiner letzten Schlussfolgerung über die Entstehung der Legende können wir uns freilich nicht befreunden. Wie in den lateinischen Acten, wird anch in den von Budge herausgegebenen die allgemeine Christenverfolgung, welcher Georgios zum Opfer fiel, von einem Könige der Perser angeordnet, welcher in den boheirisehen Texten AALIANOC, in den sahidischen AILIANOC (Dacianus gibt bekanntlich die lateinische Vita) heisst. Dieser König ist nicht mit Kaiser Diokletian, den fast alle koptischen Märtyrergeschichten nennen, zusammen zu werfen, wie dies in der griechischen Fassung der Sage geschicht, denn er wird nach dem Enkomion des Theodoros (Budge, S. 163) als um einige Jahrzehmte vor Diokletian regierend gedacht. Man wäre geneigt bei der Form Decianus an Kaiser Decius, welcher die Reihe der grossen Christenverfolgungen beginnt, zu erinnern. Die sahidische Namensform Alalanoe würde uns dagegen auf Didius, die boheirische AALIAROC gar in den Kreis armenisch-georgischer Namen führen. Noch seltsamer sind die Namen der Mitkönige dieses Oberkönigs Dadianos; nach dem einen derselben magmentioc (Budge, S. 35 u. 153) möchte ich unter Hinweis auf den Gegenkaiser Konstantios II. schliessen, dass diese Lebensbeschreibung frühestens in der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts ihre Gestalt erhalten hat. Charakteristisch ist der Umstand, dass die Handlung, deren Inhalt sich von demjenigen anderer koptischen Legenden, die unter Diokletian spielen, im wesentlichen nicht unterscheidet, in das Reich des Perserkönigs verlegt wird, von Georgios heisst es, dass er in das Land der Perser kam (Budge, S. 40), Nikanor, dessen Sohn von Georgios geheilt wird, erscheint als Herr des dritten Theiles des Perserlandes (Budge, S. 56). Die ursprüngliche Fassung der Georgios-Legenden werden wir im Kreise der syrischen Literatur zu suchen haben. Man sieht auch, dass es vergeblich wäre in der Reihe der Perserkönige nach einem Könige zu suchen, den man mit Dadianos zn identificiren hätte, etwa wie in einer syrischen Martyrergeschichte Sapor II. gar Sanherib genannt wird (Hoffmann, Auszüge aus syrischen Acten persischer Mürtyrer, S. 17).

Beachtenswerth ist auch die Zahl der Mitkönige von Dadianos, nach den koptischen Texten waren es mit diesem im Ganzen 70, die lateinische Vita erwähnt dagegen 72 Unterkönige Dacian's. Aus der letzteren Zahl ist die erstere abgerundet. Nach Applax (Syriake 62) hatte Selenkos Nikator sein Reich in 72 Unterabtheilungen getheilt, noch in dem Briefe des Presbyter Johannes an den Kaiser von Konstantinopel wirkt diese Zahl fort: "septuaginta duo reges sunt nobis tributarii" und "septuaginta due provincie sunt nostre" (G. Oppert, Der Presbyter Johannes in Sage und Geschichte, S. 168 n. 169). Auch dieser im späten Mittelalter verfasste Brief geht auf eine syrische Vorlage zurück. Nach der von v. Gutsenmid (a. a. O. S. 182) angeführten arabischen Tradition war die Zahl der von Alexander eingesetzten Völkerkönige ebenfalls 72. Mit 72 Schiffen zieht Or im Orendel aus um Jerusalem's Königin zu gewinnen.

In dem Gange der Handlung unterscheiden sich diese Acten von anderen apokryphen Märtyreraeten nur wenig. Das factische Verhältniss ist dieses, dass die Tortur angewendet wird, um die Christen zum Verlängnen ihres Glaubens, beziehungsweise zum Opfer an die heidnischen Götter, zur Anerkennung der römischen Staatsreligion zu zwingen. Erst als alle Versuche nach dieser Richtung misslingen, wird das Todesurtheil ausgesproehen und durch ,die Schneide des Schwertest, wie sich unsere Texte ansdrücken, vollzogen. Sehr schön hat einer unser Kirchenrechtslehrer das Verhältniss also pracisirt: "Was sonst dazu diente, das zum Tode führende Geständniss zu erpressen, das wird hier dazn angewandt um den Christen vor der Todesstrafe zu bewahren. Dieses Verhältniss erscheint wie in so vielen, so anch in den Acten des heiligen Georgios verdunkelt. Die einzelnen Fälle der Anwendung der Tortur — in der Ausmalung der Qualen hat die Phantasie der Erzahler sehr üppige Blüthen getrieben — werden als ebenso viele Versuche hingestellt, den Heiligen ums Leben zu bringen, die alle durch das directe Eingreifen des Heilands misslingen. Der wahre Thatbestand schimmert trotz alledem doch durch. Denn das Ende des Märtyrers, welches alle erdenklichen, während sieben Jahren angewandten Martern nicht

herbei zu führen im Stande waren, wird in dem Momente, als auf Magnentios Rath Dadianos und seine Mitkönige endlich zur Unterzeichnung des Todesurtheiles (auspacie) sich entschlossen hatten, einfach durch Hinrichtung mit dem Schwert erreicht.

Erweist sich sonach diese von Bedge veröffentlichte Quelle in ihrer Gesammtheit historisch kaum verwerthbar, so sind doch manche Angaben derselben, vor allem in culturhistorischer Hinsicht, von grösstem Interesse. Der Heransgeber hat sich nach Kräften bemüht in den Anmerkungen zum Verständnisse des Textes beizutragen. doch hat er anderen Forschern eine reiche Nachlese übrig gelassen. Ueber die heidnischen Culte in der späteren Kaiserzeit erhalten wir ans diesen und ähnlichen Legenden reiche Aufschlüsse, sie ergänzen in erwünschter Weise die nen erschlossenen Quellen der griechischen und kopfischen Zauberpapyrus. So wird es gewiss Jedem überraschend sein in diesen Acten Sarapis (der einmal S. 105 mit der griechischen Accusativending capapin genannt wird) als "Kämpfer im Meere" pert sen from S. 105 - als , Kümpfer von der Stadt Pontos - pert ите поитос †ван S. 5 — bezeichnet zu finden. Die letztere Bezeichnung erklärt sich — was dem Heransgeber S, 207, N. 1 entgangen ist — aus der Einführung des Gottes Sarapis von der Stadt Sinope am Pontos Euxinos unter den ersten Ptolemäern (vgl. über dieses religiousgeschichtlich so wichtige Ereigniss unsere Schrift Tacitus und der Orient, i, Die Herkunft des Serapis). Zu der Bezeichnung des Sarapis als Kämpfer im Meere ist darauf hinzuweisen, dass Sarapis auf Münzen und Gemmen auch auf einem Schiffe thronend dargestellt und in lateinischen Inschriften mit Neptun identificirt wird.

Es ist für mich kein Zweifel, dass die neben Apollon, Poseidon, Hermes, Astarte, Zens genannte ezage (S. 1), welche dem Herausgeber so viel Schwierigkeiten verursachte (S. 204, N. 1), Niemand anderer ist als die Gemahlin Ahabs, welche später (S. 5 und 105) als 103age treisente unpopurue die Tödterin der Propheten in ganz derselben vornehmen Gesellschaft erwähnt wird, wieder ein neuer Beitrag zu dem Synkretismus, der sieh auf mythologischem

Gebiete in jener Zeit vollzogen hatte. Ob die Stadt cop (S. 38) oder cop (S. 96) Tyros ist, wie der Herausgeber annimmt, bleibt mir zweifelhaft. Finden wir auch Jesaias 23, 8: nim nentagmeere enat e∞и търое : ми откоті пе (ans einem Pergamente der erzherzoglichen Sammlung), so ist doch unter Hinweis anf Ezechiel 26, 2 fl. die Form gewiss nicht anfechtbar. Dagegen scheint es auf Tyros wenig zu passen, wenn in den Georgiosacten von der Stadt Sôr erzählt wird, dass sie die Stadt Nebnkadnezar's war, der sie dann verliess nm nach Babylon zu ziehen, welches er verschönerte, befestigte und zum Sitze seiner Herrschaft erhob (S. 39). An derselben Stelle wird der König, der in Sôr herrschte, als König von Persien ausdrücklich bezeichnet. Der Hinweis auf die lange Belagerung von Tyros durch Nebukadnezar erklärt nichts. Vielleicht ist es gestattet an Stadt und Land Assur zu denken und die eben erwähnte Notiz in dem Sinne zu fassen, in welchem es in einer syrischen Legende (bei Hoffmann, Auszüge aus syrischen Acten persischer Märtyrer, S. 45) heisst: "Und als das Reich Athör aufzuhören und die äthörische Statthalterschaft nach göttlichem Richtersehluss vernichtet zu werden begann, hörte die Regierung der Āthōrāje auf und die der Bābhlāje kam zur Herrschaft. Horymann hat a. a. O., S. 182 ff. gezeigt, dass die Reminiscenzen an die assyrische Vergangenheit bei den syrischen Mönchen nicht ganz entschwunden waren.

Budan hat seiner Ausgabe eine Vebersetzung der boheirischen Stücke beigefügt, welche im Detail nicht immer als zuverlässig sieh erweist, namentlich dort, wo Angelegenheiten des öffentlichen Lebens und Wandels berührt werden, über welche gerade die koptischen Papyrus des großen Faijinner- und Schmunerfundes so reichhaltige Aufschlüsse gegeben haben. Anf einzelnes sei hier hingewiesen. Das von uns zu wiederholten Malen behandelte Wort quwe. quwi (Mittheilungen aus der Samudung der Papprus Erzherzog Rainer, v. S. 57 ff.) finden wir S. 72 zweimal wieder, es wird von Bedage einmal lineomei, das andere Mal "cost übersetzt, während es deutlich das Fährgeld (νεόλον) bedeutet. S. 102 γαμωσιαλολί ενοι μιαττυμοσιοπ heisst nicht "vineyards which could not be confiscated", sondern Weingärten, welche

vom ἐπρέσιεν (Grundsteuer) befreit waren. S. 5 wird von Skamandros, dessen Erwähnung ungemein interessant ist, gesagt, er sei pequan κοσμημ και πιμανία, also ein "Zauberer gar sehr in der Magie' gewesen und nicht "who led many people astray'. S. 29 befiehlt Dadianos den heiligen Georgios και οτ μια in den Tempel zu führen, also "mit Ehren' (τική) und nicht "into the courtyard (of the temple)'.

— Durch die mitgetheilten Texte wird unsere Kemntniss des koptischen Sprachschatzes bedeutend gefördert. Speciell auf die Ansdrücke μαπαλαδι und κελλαδι oder κολλαδι, welche auch in den koptischen Papyrus Erzherzog Rainer vorkommen (vgl. Mittheilungen, v, S. 48 und 32, wo sonach «χαια ακολαδι οι ομέν, 358 Krüge und Gefässe' zu übersetzen ist) möchte ich noch aufmerksam machen. Das κοικί, mit welchem der "Mund" der Krüge verpicht war, ist doch wohl das griechische "Δψες, Gyps.

WIEN.

J. KRALL.

Der Quantitätswechsel im Auslaute vedischer Wörter.

Vo i

## Dr. Jos. Zubatý.

## (Fortsetzung)

9. Formen auf -tanā kommen in der Rksamhitā in 133 Belegen vor, wovon 19, wo dieselben contrahirt erscheinen, abzuziehen sind (1, 13, 12, 110, 2, 161, 3, 8, w, 34, 6, v, 55, 9, wi, 59, 5, wii, 47, 6, 10, 13, 54, 3, 67, 5, ix, 62, 29 x, 30, 7, 11 53, 7 63, 12 76, 2 100, 10). Die Endung lautet 102mal auf -tanā, nur 12mal auf -tanā aus, doch lässt die Gebrauchsweise beider Varianten wenigstens einigermassen die alte Regel durchschimmern

Die Form stana treffen wir nach der allgemeinen Regel in der Pausa mit einer einzigen Ausnahme immer, nämlich 75 mal. So 69 mal im Ausgange eines hinteren oder selbstandigen Stollens (z. B. akpyotana i, 110, 8, d. 161, 7, b. acucyarītana i, 37, 12, c. ájagantana x, 86, 22, b. ajabhartana x, 72, 7, d); immer, nämlich 21 mal, im Ausgange eines Vorderstollens (i, 156, 3, c. 161, 13, a. u. 34, 5, c. 36, 3, a. v. 55, 4, c. 9, c. 61, 4, a. vi, 42, 2, a. ix, 4, 4, a. 101, 1, c. x, 36, 10, a. 53, 10, a. 76, 4, c. 8, a. 101, 5, a. 12, a. 132, 6, c. 179, 1, c.— mit folgender Doppeleousonauz i, 20, 7, a. v. 87, 8. a. d). Vor der Cäsur einer Langzeile steht stana 5 mal (in gantana vii, 23, 4, d, juhótana vii, 98, 1, b. yātana i, 165, 13, c. sunótana v. 34, 1, c. dádhātana | dráriyam x, 36, 13, d); nur einmal lesen wir

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Avery 245 (wo zu ändern resp. zu eigenzen itana 3, itana 2, bravitana 2, dadhātana 14, hinotana 1, sadatana 1), 248, 253, 254, 256, 261, 267, 268.

hier -tanā, aristanā | pāijaranásya kétum vn, 18, 25, c. Vor einer Doppelconsonanz inmitten eines metrischen Ganzen möchte man natürlieh auch -tanā erwarten; die einzige hiehergehörige Stelle ádhraryavah | kártanā crūstim asmāi n, 14, 9, a, bietet dem metrischen Zwange zu willen -tanā. — Gegen die allgemeine Regel, mitten im Verse vor einfacher Consonanz, steht -tana nur 7 mal; 2 mal bildet -na die unzweifelhafte vorletzte Senkung eines Achtsilblers (in kartana x, 175, 12, c. citana 11, 37, 7), sonst die metrisch variirende dritte Silbe nach der Cäsur einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede (in itana 11, 29, 9, b, dhattana 1, 103, 5, b. v. 53, 13, b. x. 30, 14, c. cāstana x, 52, 1, a). Es liegt auf der Hand, dass die hohe Zahl der Belege mit -tanā den mit -tanā gegenüber eine zufällige sein kann; in der Poesie eigneten sich diese in der Regel etwas ungefügigen Formen vor allem für den Ausgang eines metrischen Gebildes, wo dann natürlich -tana eintreten musste.

Die Form -tanā erscheint neben den schon erwähnten zwei Fällen noch 10 mal der allgemeinen Sprachregel gemäss inmitten des Verses vor einfacher Consonauz. Und zwar bildet die Endsilbe hier immer eine entschiedene Ausgangshebung, nämlich die vorletzte oder drittletzte Hebung einer Langzeile (akryotanā 1, 162, 11, a, áyātanā v, 54, 5, d, ásastanā 1, 161, 11, c, kartanā vn, 48, 4, a, dhātanā vn, 47, 4, c, hantanā n, 34, 9, d, vu, 59, 8, d; bhajatanā vn, 26, 21, c, yuyótanā vni, 18, 10, c, sadatanā n, 36, 3, b).

10. Nun zu den Formen auf -dlā, -lā. Dieselben kommen in der Rksamhitā in 1026 Belegen vor, darunter aber 164 mal mit dem folgenden vocalischen Anlante zusammengezogen. Von den übrig bleibenden Belegen machen Belege mit -dlā, -lā einen verschwindenden Bruchtheil aus, nämlich 56, während -dhi, -lā 806 mal belegt ist. Schon aus dieser Zusammenstellung ersieht man, wie viel Boden die Formen auf -dhi, hi auf Unkosten der anderen gewonnen hatten: umsomehr erhellt dies daraus, wenn wir nachweisen können, dass die kurz auslautenden Formen sehr oft inmitten des Verses vor einfacher

 $<sup>^4</sup>$  Avery 242 (edhi 16, kṛdhi 100, bodhi 322 ihi 64, pāhi 92 [zusammen], gahi 84, erīpīhi 1), 253, 255, 261, 271

Consonanz, also in einer Stellung, wo die ursprünglichen Regeln ein -7 erforderten, zu treffen sind.

Formen auf -e stehen olme Ansnahme immer mitten im Verse vor einer Doppelconsonanz, im Ganzen 59 mal (z. B. in addhi x, 15, 12, d, ariddhi u, 24, 1, a, ihi ı, 10, 4, 1 vm, 4, 8, d. 12, d. 64, 4, a? 10, c. x, 14, 7, a). Mit einer einzigen leicht erklärlichen Ausnahme steht -dhi, -hi immer vor einer Pause: so immer im Ausgange eines hinteren oder selbständigen Stöllens, im Ganzen 194 mal (z. B. in aviddhi vi. 44, 9, d. açnuhi vii. 82, 6, c. ihi i, 72, 10, d. iii, 45, 1, d. 1x, 64, 13, c. 107, 19, d. x, 18, 8, b. 33, 7, b. 37, d. 60, 7, d. 83, 5, d. 103, 12, b 124, 5, d. 155, 2, d), ferner i, 25, 19 a ausgenommen immer im Ausgange eines vorderen Stollens (z. B. ihi vi. 54, 6, a. vm, 53, 5, a. x, 14, 8, c. 10, c. 30, 5, c. 53, 6 a [ihi | jyótišmatalı]. 95, 2, c. 98, 1, a. 124, 1, a, im Ganzen 115 mal); endlich steht immer -i vor der Cäsur einer Langzeile, mag dieselbe hinter der vierten (z. B. in kydhi vi. 23, 7, d. vii, 25, 5, e. x. 96, 11, d. 112, 10, e. 117, 5, a. im Ganzen 55 mal). oder hinter der fünften Silbe eingetreten sein (das letztere 34 mal, z. B m ihi i, 104, 9, a. ix, 97, 33, d. x, 14, 7, a. 83, 7, a. 103, 12, c). Fälle, m denen regelrecht -dhi, -hi stehen sollte, gibt es in der Rksamhitä 158, m 157 von denselben steht es auch. Nur einmal steht -dhe im Ausgange eines Vorderstellens, imám me varuņa çrudhī | hávam adya ca mṛļaya 1, 25, 19, offenbar der alten stehenden Formel *çrudhî hûram* (1, 2, 1, c, 10, 9, a, 45, 3, d. 142, 13, c. n. 11, 1, a. v. 24, 3, a. vi. 21, 10, c. 45, 11, c. vii, 22, 4, a. viii, 6, 18, c. 74, 11, c. 95, 4, a. x, 148, 5, a) zu Willen.

Freilich steht -dhi, -hi sehr oft auch, wo man -dhī, hī erwarten sollte, inmitten eines metrischen Ganzen vor einfacher Consonanz, nämlich nicht weniger als 349 mal. Immer steht es in den unzweifelhaften Schlusssenkungen, so in der letzten Senkung eines Achtsilblers 18 mal (1, 15, 3, a. 25, 21, a. 91, 15, c. n. 32, 6, d. 41, 17, d. 19, 32, 20, a. y, 25, 3, c. yn, 55, 1, c. 75, 12, a. ym, 12, 33, b. 13, 5, a. 45, 19, a. 18, 11, 9, b. 67, 23, c. 21, b. c. 26, c. 27, c), 41 mal in der fünften Silbe desselben Versmasses (z. B. m. aāgdhi 18, 5, 10, b. aciddhi 19, 31, 12, a, ihi 1, 80, 3, a. y, 16, 5, a. 35, 8, a. ym, 61, 7, a. x, 60.

7, d) in der letzten Senkung einer Jagātīzeile (cikiddhi n, 43, 3, c. didīhi m, 3, 7, 6, yuyodhi vi, 48, 10, c. ix, 104, 6, e. çagdhi n, 2, 12, d), 83 mal in der vorletzten Senkung einer Langzeile (z. B. in addhi m, 35, 3, d, ihi x, 18, 1, a, 84, 3, 6, upamimihi 1, 84, 20, c. grathi 1, 48, 14, c. n, 9, 4, 6). Nie wählten die vedischen Sänger -dhī, -hī in der dritten Silbe nach der Cäsur einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede, wozu sie in den Hymnen des Rgyeda 33 mal Gelegenheit hatten (1, 61, 13, a. 104, 9, d. m. 1, 15, c. 6, 6, d. 30, 6, d. 21, a. 31, 20, b. d. 47, 2, d. iv. 2, 20, c. 3, 4, c. v. 42, 9, a. 43, 5, d. vi, 10, 7, a. 17, 3, c. 46, 8, c. vii, 16, 6, c. 10, b. 47, 3, b. 18, 2, d. 18, d. 28, 1, d. vm, 48, 6, b. 61, 6, c. ix, 84, 1, d. 94, 5, b. 108, 9, b. x, 14, 5, a. 51, 5, e. 73, 41, e. 87, 7, a. c. 431, 2, e): natürlich nie in der zweiten Silbe nach der Cäsur einer Langzeile. in der überhaupt die Länge sorgfaltig vermieden wurde (n. 11, 17, b. m, 19, 5, d. vi, 44, 17, a. 47, 10, d. vm, 96, 8, c. 53, 4, a. x. 47. 8, a). Nachdem das Vorwiegen der kurz auslautenden Formen für den vedischen Sprachgebrauch so unzweifelhaft feststeht, ist der im Verse vorkommenden Kürze -dhi, -hi keine allzugrosse Bedeutung für rhythmische Fragen beizulegen: finden wir ja manchmal die Kürze in unzweifelhaften Ausgaugshebnugen (n. 26, 2, a: yájasva riva | prá vihi manāgatáļi, m. 10. 2. c. gopā stásya | dīdihi suc dáme! vn. 1. 3, a: préddho agne | didihi puró naḥ, vn, 25, 2, c: āré tám cámsam kṛṇuhi ninitsóḥ, 1x, 91, 4, b; punānā inda į ūrṇuhi ri rajān). Nichtsdestoweniger sollen unsere Formen auch im weiteren Verlaufe dieser Studic Berücksichtigung finden.

Die lang auslautenden Formen auf -dhā, -hā sind — 1, 25, 19, a ausgenommen — auf die Stellung im Inneren eines metrischen Gebildes vor einfachen Consonanten beschränkt, und zwar bildet -dhō, -hā von den 55 hieher gehörigen Stellen in 31 unzweifelhafte Ausgangshebungen. So die sechste Silbe eines Achtsilblers (in açnuhā viii, 45, 22, c, jahi viii, 45, 40, b. 1x, 61, 26, b. cripudla viii, 84, 3, b. cripudlā iv. 9, 7, c. viii, 3, 18, d. 52, 8, d. cripulā i, 82, 1, a, grudla i, 2, 1, c. 10, 9, a. 142, 13, c. v. 24, 3, a, grudlā i, 26, 5, c. 45, 3, d. 5, b. ii. 6, 1, c. vii. 45, 11, c. viii. 6, 18, c. 74, 11, c. hīnuhō

vi, 45, 13, c), die vorletzte Hebung einer Langzeile (in kṛdhi vi, 51, 13, c? kṛdhi mi, 1, 19, d. 4, 2, c. vii, 27, 5, a. 42, 5, b. 77, 4, b. x, 22, 15, d, jahr vi, 44, 17, d, dīdlihī mi. 54, 22, d, çrudhi i, 133, 6, a), cinmal — gegen die 7 oben angeführten Stellen mit kurzem hi — in der drittletzten Hebung einer Langzeile phhi višniāni kṛṇuhi parācāḥ vi, 25, 3, d). Auch für die übrigen Belegstellen von -dhī, hā ist bei der Seltenheit der lang auslautenden Formen wahrscheinlich, dass sie metrischen Rücksichten zu verdanken sind: es kommen noch vor die Formen kṛdhi (9) jahi (3) viddhi çaḍdhi (2) çṛṇudhi çrudhi (8).

11. Imperativformen 2 Ps. Sg auf -å kommen in der Rksamhita in 1365 Belegen vor 2 Wir bemerken gleich, dass diese Zahl nicht ganz correct sein mag. Von etwaigen Ueberschen, die uns gerade so wie Prof Avray in den unten nachgewiesenen Fällen haben passiren können, abgeschen, lasst sich nicht immer die 2. Ps. Impganz genan von conjunctiven Formen auf -å scheiden (vgl. ob. 8, 152), ausserdem beschert uns diesmal der Zufall noch mit anderen Homonymien (åra, åsya asya, dhånva). Doch glauben wir hoffen zu dürfen, die etwaige Differenz würde zu gering ausfallen, um an den mm auszuführenden Factis etwas Erhebbehes zu andern

Von den 1365 Belegen sind 141 abzuziehen, wo unsere Formen mit einem folgenden Vocale zusammengezogen sind. Sonst erscheinen Formen auf -a 414 mal, Formen auf -a 808 mal, ausserdem 2 mal das rathselhafte bhara vi. 46, 5, a. viii, 98, 40, a, beidesmal am Schlusse eines Vorderstollens vor einem Vocale.

Der Mehrzahl der Stellen, wo unsere Formen in der Samhita vorkommen, nach wurde in Bezag auf dieselben die alte Regel zu einem gewissen Grade eingehalten, obwohl es auch nicht an Aus-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der Vers ist jedenfalls als eine Verbindung eines Achtsilblers mit einem versilbigen Zusatz zu betrachten "daeischum usge satpate | hedlir sugime.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Avera 8–243 (piba 108, gebină 1, crsa 38, éca 36, kara 2, tăpa 6, dionea 11, bhira 119, răkša 24, sena 6, ten 41, melo 19 s jii 27, aspă 7, tărga 1, răca 1 ku cur und zu corru, gamo, cena zu streichen), 257, 262 (felili paria 1), 265 (panayă 1, mandayă 1 zu cur , dharsaya, paraya, marshiya zu sti), 269, 271, 271 (caninya 1, cravasya zu streichen).

nahmen, vor Allem zu Gunsten der kurz auslautenden Form, fehlt. Von den 808 Belegstellen von Formen auf -a entsprechen 632 der allgemeinen Sprachregel, nur 176 stehen im Widerspruche mit derselben, von den 414 Belegstellen mit - $\bar{a}$  sind regelrecht 392 gegen 22, die gegen die Regel verstossen

Die kurz auslautenden Formen erscheinen zunächst vor einer Doppeleonsonanz, zusammen 18 mal (so áva tvam ym, 36, 2, a, ähnlich 1, 36, 9, d. 40, 1, a. 79, 6, d. 114, 10, d. m, 35, 3, b. 56, 6, b vi, 22, 8, d. 46, 12, d. 75, 1, c. 77, 4, c. vii, 101, 1, a. viii, 32, 19, a. 20, a. 36, 2, a. x, 85, 22, c. 87, 9, b. 127, 6, b), ungerechnet Fälle, wo die Doppelconsonanz nach einer unvollständigen Pause steht, wie z. B. 1, 48, 2, e. 84, 4, c. m. 19, 3, b. 21, 1, d. 37, 6, a. 48, 1, c. 58, 14, c. u. s. ö. Allerdings steht 13 mal (recte 7 mal) -ā auch vor einer Doppelconsonauz, offenbar überall dem starken Ictus zu Willen: 1, 103, 3, d: ávyap sáho | vardhayā dyumnám indra, H, 11, 21, C = 15, 10, c = 16, 9, c = 17, 9, c = 18, 9, c = 19, 9, c = 20, 9, c; çîkšā stotřbhyde, m. 10, 8, e: bhávě stotřbhyde, m. 1, 2, a: sáně jyótile sánā súar, ix, 69, 5, a: bhávā dyumni , ix, 156, 5, e; bódhā stotré váyo dádhat, x. 12, 1, b: bhūšann iva prá bharā stómam asmāi. — In der vollen Pause, im Ausgang eines hinteren oder selbständigen Stollens, steht immer, u z 299 mal. -a (z B. aja 1, 42, 3, c, arca x, 112. 9, d. arša ix. 87, 1, b 6, d 96, 8, b 21, b 97, 25, b). Ebenso fast immer in der unvollständigen Pause. Im Ausgange eines Vorderstollens finden wir 135 mal -ā (z. B. area x, 89, 3, a, arsa ix, 86, 3, a. ata 1, 7, 4, a. v, 33, 7, a? vni, 80, 4, a. iecha vi, 47, 10, a): fast ohne Ausnahme steht - $\check{a}$  vor der Cäsur einer Langzeile, 49 mal in Funtsilblern (z. B. arca x, 76, 5, d, arsa 1x, 97, 15, d. 17, a. 51, a. 109, 3, b. açāna m. 21, 1, d). 131 mal in Viersilblern (z. B. arša 1x, 96, 16, b, ata vi. 41, 5, d. viii, 70, 6, e. x, 80, 7, e, iuha x, 85, 21, c). Nur in folgenden Versen finden wir -ā selbst vor einer unvollständigen Pause: prá sa tirā | çácibhir yé ta ukthinah vm, 53, 6. c. bhrtím ná bharā (1. Ps. Sg.?) | matibhir jújošate ix, 103, 1, c. ví šu muheň susnyhso monisam x, 94, 14, c vor der Cäsur einer Langzeile, ferner asmakam ít suté ranā | sám indublih viii, 12, 17, c.

dyumántam cásmam a bharā | suarvidam 1x, 106, 4, c, yajáésu citrám a bharā | vivakšase x, 21, 4, d vor einem viersilbigen Zusatze (vgl. oben n. S. 316)

Immitten eines Verses vor einfacher Consonanz steht -å wie gesagt nur 176. Immer steht natürlich -a in unzweifelhaften Ausgangssenkungen. So in der siebenten Silbe eines Achtsilblers (mimiksa ix, 107, 6, c, rakša ix, 114, 3, d. 1, b, harga vin, 44, 2, c), in der fünften Silbe desselben Versmasses (*asga* vi. 51, 13, e. *gaccha* x, 155, 1, b, jînva vni, 32, 7, c, tîstha 1, 12, 1, c, dhāra ix, 19, 4, b, myļa ix, 66, 30, e, yaccha iii, 51, 41, b, ruja x, 87, 25, d, roha ix, 63, 22, e, rardha 1x, 61, 23, e, spja 1, 23, 23, d x, 9, 9, d), in der letzten Senkung einer Jagātízeile (yaccha 1, 102, 3, d), in der vorletzten Senkung einer Langzeile (area x, 148, 3, a, ava 1, 102, 3, a. x, 38, 1, d, jiuva m. 15, 6, a, tištlar x, 95, 1, a, tištlar 1, 102, 5, e. x, 103, 5, d, págya vm, 400, 4, a, pagya x, 87, 10, a, raksa x, 87, 9, a, roha i, 56, 2, d, vidhya x, 87, 17, d, rinda vii, 13, 3, c 18, 18, b, sīda 11, 23, 4, d. v1, 15, 16, b, sedhet v1, 17, 29, d, harya 1, 57, 4, b. 144, 7, a, x. 122, 2, a). Immer sicht nur -å in der zweiten Silbe nach der Casur einer Langzeile (ava m. 32, 12, c. piba x. 116, 7, d. bhara x, 18, 11, e, rada vm, 51, 3, a). In der dritten Silbe nach der Casur einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede gebrauchen die vedischen Sanger bald die Kurze, bald die Länge: die erstere finden wir 37mal (1, 44, 9, c. 48, 12, a. 92, 14, c. 94, 3, c. 104, 6, b. 113, 19, d. 125, 3, c. d. n. 3, 11, c. 33, 4, c. m. 6, 9, d. 54, 41, d, 1v, 3, 14, e 4, 2, d 3, a, 14, e, 46, 12, e, v, 83, 7, a, vi. 19, 6, a. 7, b. 31, 5, d. vii. 41, 3, c. 101, 22, d. viii, 19, 15, a. 32, 8, a, 18, 75, 5, d, 96, 8, d, 21, c, 15, d, 18, d, 19, d, 110, 1, a, x, 15, 10, b, 59, 10, a 103, 12, c, 142, 6, c, 150, 3, c), die Lange dagegen 32 mal (in *īrayā* x, 98, 8, d, prá carā 1, 91, 19, d, vn, 31, 19, e [88, cara], vm, 48, 6, d. janáya x, 53, 6, d. jambháya n, 23, 9, d. tarpáyā 1, 54, 9, c. dhánuā 18, 97, 3, c. payáya 11, 57, 5, d., păraya 1, 189, 2, a. a bhajā  $\times$ , 112, 10, d. a bhara  $\pi$ , 30, 10, d. m, 54, 15, d. ry, 20, 10, a. v. 1, 5, d. v. 42, 1, d Jvor Doppeleonsonanz), prá bhará 1, 61, 12, a. 110, 1, b. mandaya m, 30, 20, a,

mṛ/ágā viii, 48, 8, a. x. 59, 6, d, randhayā i, 51, 8, b. 132, 4, f. vi, 19, 12, b, vardháyā vi. 49, 10, b, vardhayā i, 103, 3, d [vor Doppeleonsonanz]. 190, 1, b, a vahā i, 31, 17, c, vāsayā i, 140, 1, c, vyathayā vi. 25, 2, b. nī šadā ii. 36, 4, b, sādáyā x. 35, 10, b). An sonstigen Versstellen kommen Formen mit-ă vor einfacher Consonanz noch 98 mal vor.

Formen mit -ā kommen wie gesagt mit einigen Ausnahmen nur im Innern eines Verses vor einfacher Consonanz vor. Stellen, wo dieselben vor einer Doppeleonsonanz oder vor einer unvollständigen Pause stehen, haben wir schon angeführt; es erübrigen nur noch 3 Stellen, wo dieselben, entschieden im directen Gegensatz mit dem wirklichen Sprachgebrauche und nur dem Metrum zu Willen, vor Vocalen erscheinen: mātúr ná sīm ipa sejā iyádhyāi vi, 20, 8, indra sómam pibā imim vni, 17, 1, ukthéśu rangajā ihá vni, 34, 11. Selbstverständlich steht -ā vor allem in den unzweifelhaften Ausgangshebungen. 1 So immer in der vorletzten Hebung einer Langzeile (in kirā ix, 81, 3, a, carā vni. 25, 21, c, pāyayā n, 37, 6, d, prušā x, 77, 1, a, bharā 1, 63, 9, c. x, 12, 3, d, blowā 1, 76, 2, b. vn, 54, 1, b. ix, 88, 7, e. 96, 11, d. x. 83, 7, a, randhayā m, 53, 14, d, vartayā n, 23, 7, e, vahā 1, 41, 1, c, sādháyā 1, 94, 3, a, sādhayā 1, 94, 4, c, sejā vn, 86, 5, a. x, 120, 3, c), die eben in der Anmerkung hervorgehobenen Stellen abgerechnet immer in der druttletzten Hebung einer Langzeile (in acā v. 83, 8, a. ajā vī, 25, 9, a. arcā m. 54, 2, a. v. 85, 1, a.  $ar s \bar{a}$  4x, 85, 4, c 8, a 97, 6, a. 19, a.  $ar s \bar{a}$  vm, 13, 25, e.  $ar s \bar{a}$ 1, 102, 4, b. vn. 11, 3, b, icha v. 10, 14, c, raya vm. 96, 11, b. kšayāgā m. 46, 2, d. carā ix, 82, 4, c. cikitsa i. 91, 23, d. vi, 47, 20, e. janáyā 1x, 97, 36, d. jayā vm. 15, 6, e. tirā x, 59, 5, b. tiš-

¹ Ausnahmen sind nns bekannt nur tolgende, wovon durch das Pratiçākhyam m, 25, 2, c nicht verburgt ist (vgl Bentey m, 71, 72) sám rāgu bhāgasā seja mago-bhānā m, 16, 16, c, sá no decā⊌ | chā vaha purnkšo m, 25, 2, c, árgo váre | pári dhāva midhu prigán x, 86, 48, b, cjah krštu | sám grbhāga tuệ ápi x, 44, 4, c (im Prāt wegen der scheinbaren Position tré nicht augeführt), jgetišmataḥ | pathó rakša dhigā krbán x, 53, 6, b

<sup>¿</sup> dinkšāsva pipyūšīm išam ( āvā ca naļe?

thā v, 28, 3, d. x, 16, 3, d, dīdhayā m, 38, 1, a, dīyā v, 83, 7, b. x, 103, 4, a, dhanuā 1x, 75, 5, a, 97, 17, c, pibā x, 104, 1, d, pibā ı, 104, 9, b, barhayā vn. 31, 12, c, bhajā vn. 27, 1, d, bharā 1, 57, 3, b. 64, 1, b. m, 29, 3, a. vn, 20, 7, d. 77, 4, c. vm, 13, 5, c. x, 83, 3, b. 113, 10, a, bhavā v. 24, 1, b. vi. 25, 7, b. x, 69, 4, c. madā x, 63, 3, d, mahayā 1, 52, 1, a. vn. 23, 1, b. 96, 1, c, mucā 1, 177, 4, d. vi, 40, 1, b, mṛṇā vi, 41, 17, d, yajā m. 17, 5, c. 25, 1, e, rakšā x, 87, 20, b, radā 1, 61, 12, a, randhayā vn, 30, 2, d, rujā m, 30, 16, c, rarivasyā ix, 96, 3, d, rahā vii, 1, 24, b, 10, 4, b, riçā vm, 48, 15, b,  $cik s\bar{a} = x$ , 42, 2, a,  $suv\bar{a} = m$ , 56, 6, e,  $sej\bar{a} = [vi, 20, 8, d]$ . 36, 4, a, siā 1x, 95, 5, b, svadayā x, 110, 2, b, haryā x, 70, 1, b, haršayā vm, 15, 13, c) Auch die seehste Silbe von Achtsilblern, soweit uns ihre Bildung klar ist, hat immer nur ā; so in avā m, 62, 8. b. v. 35, 7, c. vi, 46, 11, b, īrayā ix, 102, 3, b. gamayā x, 152, 1, d, codayā ix, 50, 1, e, janayā viii, 13, 7, a, jáyā viii, 89, 4, d,  $dr\acute{a}v\bar{a}$  vm, 4, 8, d=17, 11, c. 64, 12, c.  $drav\bar{a}$  vm, 4, 12, d. 64, 10, c, drāváyā vm, 4, 11, a, panayā v. 20, 1, d |pībā vm, 17, 1, b|, bhajā x, 85, 29, b, bharā vi, 42, 4, b. vii, 32, 7, d, bhavā i, 40, 1, d, mahayā m, 24, 4, b, mradā vi, 53, 3, c, qajā vi, 16, 2, b, qavagā i, 5, 10, c. x, 102, 3, d. 152, 5, d | raṇayā viii, 34, 11, b |, ramáya v, 52, 13, d, rocagā ix, 8, 6, c, vartāyā x, 156, 3, c, vartāyā iv, 32, 15, e, vardhaga m. 29, 10, d. vm, 6, 32, e. ix, 40, 5, e, vāpagā x, 16, 13, b, vegajā 1, 176, 2, a, sabal ix, 1, 2, a 9, 9, c, sādayā 1, 15, 9. d, sādhajā 1x, 9, 8, b

Die Stellen, wo sonst Formen auf -ā stehen, werden wir grösstentheils noch zu besprechen haben: es sind dies die Imperative ájā (2) ajā árcā (10) áršā (2) ácā (9) arā ucchā ucchā (3) urušya (4) kšárā (2) gātuyā gārdhayā jambhāyā jinrā (2) jöšā tápā (3) tíšṭhā (5) tíšṭhā tṛmpā daçasyā (3) dhānuā dhārāyā aamasya (4) paršā pārāyā (2) pibā (38) pibā pṛcchā bādhā (5) badhayā bhajā bhārā (3) bhārā (32) bhavā mṛļā (9) yācchā (4) yājā (4) yārāgā (2) gājā (5) yadhāyā rākšā (17) rāṇā rādā (2) rujā radā rārdhā (2) rahā (2) vahā (2) rṛṇā (2) vocā (2 mal; 1, Ps?) çāṇsā (2) çaṇsā çāksā (11) çōcā (3) çocā (2) çrāvāyā sadā sānā (3) sārā sādāyā (2) sādha sṛja (3) sṛjā sēdhā svāpaya.

12. Eine im Veda sehr seltene Form ist die 1 Ps. Sg. Perf. Act. auf -å. Wir finden sie in der Ŗksamhitā in 35 Belegen, eine Zahl, die jedenfalls sehwerlich irgend eine verlässliche Untersuchung auf unsere Frage hin zulässt. Einer solchen Untersuchung entziehen sich noch 6 Belegstellen, wo unsere Formen mit dem folgenden Vocale zusammengeschmolzen sind (i. 120, 6, 4, 14, 10 x, 38, 5, 79, 4, 83, 7, 149, 5); sonst kommt unsere Form 25mal mit kurzem, 4mal mit langem Auslaute vor

Der kurze Auslant steht nun 20 mal vor einer Pause, also im Einklange mit den allgemeinen Sprachregeln. So im Ausgang eines Hinterstollens (āsa x, 61, 18, d. cākama 1, 51, 8, d. 120, 10, e, ciketa n, 14, 10, d. vm, 2, 17, e, jagrābka vm. 6, 10, b, babbara x, 125, 8, d, riveça x, 125, 6, a, çiçraya x, 43, 2, b), im Ausgang eines Vorderstollens (abhidudróha 1, 23, 22, e. x, 9, 8, e. asa yn, 104, 14, a. didhaya x, 32, 4, a, papana vm, 2, 17, a, rarana 18, 107, 19, a, x, 86, 12, a), vor der Casur einer Langzeile (abham āsa | trákšasā viriega iv, 27, 2, b. veda x, 27, 3, a. 108, 4, a. 10, a). Im Inneren des Verses vor einfachen Consonanten steht -a 5 mal; einmal in der vorletzten Senkung eines Jagatīstollens (anāha yur, 48, 5, b), 1 mal in der dritten Silbe nach der Casur einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede, ein Umstand, der darauf hinweisen mag, dass die kurz auslautende Variante überhaupt die üblichere gewesen (suga apág cakara rágrabāhuļi s. 165. s. d. tatāpa vn. 191. 15. b. mimaga st. 29. 5. a, querava 1, 109, 5, b).

Die lang auslautende Doublette sicht in allen 4 Stellen der Regel gemäss im Inneren des Verses vor emfacher Consonanz. Unzweifelhafte Hebungen bildet die Endung vn. 88, 5, d. saluisradvaram | jugatmä grlaim te. 89, 3, b. pratiping jagamä quee. Nicht ganz sieher ist dies x, 18, 14, e. praticing pagrabhu racam; der Vers ist jedoch ein Çloka späterer Form, und dieser begünstigt in den Vorderstollen

 $<sup>^4</sup>$  Avery 249 ( $v\bar{a}raqa$  2, v da 4, ausserdem  $an\bar{a}ha$  1, didhaga 1 zu erganzen) und 272. Da übrigens die 1 und 3 Ps. Sg. Lautheh sehr oft zusammentallen, mag diese Zahl nicht ganz richtig sem, so könnte z B japosa iv. 24, 5 oder vavanda vi. 63, 3 am Ende auch hicher gehoren

den Ausgang \_\_\_ — Ausserdem steht die Länge vm, 45, 35, a: bibháyā hí tuávatah.

13. Auch die zweite Ps Sg Perf. Act hat eine Endung mit schwankender Auslautsquantität, weungleich der lange Auslaut bei derselben ausserst selten erscheint Diese Formen kommen in der Rksamhitä 166 mal vor, <sup>1</sup> 22 mal mit einem folgenden Vocale zusammengezogen, 137 mal als -tha, nur 7 mal als -thā. Schon daraus ist ersichtlich, wie geläufig die kurz auslautende Form der anderen gegenüber war

Formen auf -tha stehen immer (103 maf), wo die Sprachregeln dieselben fordern. So vor einer Doppelconsonauz immitten des Verses (dādhártha vn. 99, 2, d. paprátha vi. 17, 7, a), im Ausgange eines Hinterstollens (z. B. ājagántha x. 45, 2, d. ābabhátha x. 84, 5, d. ávitha i. 131, 5, e. n. 13, 9, b. vm. 3, 9, d. āvitha i., 51, 5, d. vm. 46, 11, d. im Ganzen 59 maf), im Ausgange eines Vorderstollens (z. B. avitha i. 131, 5, b. vm. 3, 12, a. 68, 10, e. āvitha vm. 37, 6, a. sonst noch 15 maf), 33 maf vor der Cäsur einer Laugzeile (z. B. āvitha i., 53, 10, a. 54, 6, a. vakártha n. 13, 11, d. vm. 100, 6, b. cakartha i., 165, 7, a. m. 1, 1, b. x. 73, 7, e). Ausserdem steht -tha noch 24 maf gegen die alte Regel im Innern des Verses vor einfachen Consonanten; wir heben hervor vakártha iv. 30, 8, b. 32, 11, b. jaghantha i., 80, 4, b. vm. 6, 14, b. tatantha vi. 16, 21, e. papetha vin. 50, 6, d. babhatha vin. 98, 5, b. wo -tha überall die fünfte Silbe eines Achtsilblers bildet, und githā datā i babhatha hargavahanah vin. 23, 6, e.

Die lang auslautende Form -tha steht wie gesagt 7 mal, immer nur im Innern des Verses vor einfacher Consonanz. Die Endung bildet unzweifelhafte Ausgangshebungen in udårithår n. 9, 3, e. jaganthår x. 180, 2, b. nišasátthár vm., 48, 9, b. edie drittletzte Hebung in Langzeilen); yénár samudrám arithar trám mathe, vm. 12, 2, e. mádemade rarakšithár | sukřtvane vm. 13, 7, e? — Dem Metrum wird -thár auch in den übrigen zwei Belegstellen zu verdanken sein; rétthár hi redhorádhvanah vn. 16, 3, a und vötthár hi nirgtanám vm. 21, 24, a.

AVERY 249 Chabhatha 20, memetha 1 v 272

14. Sehr selten sind in der 3. Ps. Sg. Perf Act. Formen auf -ā Diese Form erscheint in der Ŗksaṃhitā 619 mal, † 43 mal mit folgendem Anlaute zusammengezogen; Formen auf -a stehen nun 555 mal, und zwar 414 mal regelrecht vor einer Pause oder vor Doppelconsonanz, 141 im Innern der Verse vor einfacher Consonanz, und nur 21 mal, immer im Innern eines Verses vor einfacher Consonanz Formen auf -ā.

Die kurz auslautende Form steht im Innern des Verses vor Doppeleonsonanz (tastámbha dyam 1, 67, 5, b. dādhara kšémam 1, 66, 3, a, pupóša prajalem, 55, 19, b), sowie immer vor einer Pause: so im Ausgang eines hinteren oder selbständigen Stollens 192 mal (z. B. ajagama x, 165, 1, b, ājabhāva vn. 33, 10, d. āna x, 55, 5, d), im Ausgang eines Vorderstollens 98 mal (z. B. ājagama x. 28, 1, a, ātatima vn, 47, 4, a, ātutóda x, 16, 6, a), sowie vor der Casur einer Langzeile (121 mal, z. B. anavéda 1, 164, 18, a, atatána x, 88, 3, d, dnagga iv, 23, 2, b vm, 24, 17, c). Im Inneren des Verses vor einfachen Consonanten steht -a zunachst in unzweifelhaften Ausgangssenkungen, so 32 mal in der fünften (z. B. åndigga vm. 68, 8, b. åndga vi, 16, 26, c? cakara i, 80, 1, b). I mal in der siebenten Silbe eines Achtsilblers (āça vm. 47, 6, c), 22 mal in der vorletzten Senkung einer Langzeile (z. B. āsa v. 41, 2, d. 53, 4, b. x. 83, 2, a. 124, 6, a. asa vn. 1, 2, c. āha x. 49, 7, e); auch in der dritten Silbe nach der Casur einer Langzeile unt viersilbigem Vordergliede steht immer. 11mal, nur -ă (r. 48, 8, a. 145, 4, d. vi, 10, 3, b. 23, 5, a. viii, 19, 5, b. 21, 9, d. 23, 45, c. 29, 6, a. ix, 71, 2, d. x, 31, 10, d. 79, 6, d).

Die lang auslautenden Formen auf -a stehen, fast nur véda ausgenommen, nur in der drittletzten Hebung einer Langzeile (apā v. 45, 6, d, āhā ix, 70, 9, d. cakartā x, 67, 6, b. jagāmā i, 145, 1, a. jabhārā x, 5, 5, b. 181, 1, d, tatānā x, 111, 4, e. varachā ii, 23, 13, d, vibabhaja vii, 18, 24, b. viryācā x, 111, 2, d, védā i, 31, 5, e. sasādā v. 1, 5, d. vi. 1, 6, b); ja, einmal erscheint selbst hier -ā, viii, 29, 2, a : yónim éka ļ ā sasāda diótanah, wiewohl es am Ende

 $<sup>^4</sup>$  Averv 250 (ápa 10, talána 16, dādhara 19, babhañja 1, vivyāva 4, veda 64; jahá wird hier wohl zu streichen sein) und 272.

nicht unmöglich ist, mit der Samhitā dyötanaḥ zu lesen. An sonstigen Versstellen finden wir nur  $r\acute{e}d\bar{a}$ , im Ganzen 7 mal (1, 25, 7, a. 8, e. 9, e. 1v, 8, 2, a. v, 12, 3, e. vi, 42, 3, e. vii, 61, 12, e); ganz vereinzelt ist  $ravr\acute{a}j\bar{a}$   $s\bar{\imath}m$  |  $\acute{a}nadat\bar{\imath}r$   $\acute{a}dabdh\bar{\imath}h$  in, 1, 6, a, we man den Umstand nicht überschen möge, dass ein Enklitikon folgt.

15. Die zweite Ps. Pl. Perf. Act. auf -ā kommt in der Rksamhitā 46 mal, oder, falls wir wie billig den Refrain van, 34, 1-15, d, nur als eine Belegstelle rechnen wollen, 32 mal vor. † Einmal finden wir Contraction (bei vidá 1, 156, 3, a). 38 (resp. 24 mal -a, mir 7 mal sā. Die kurz auslantende Variante steht 20 mal regelrecht, vor Pause und Doppelconsonanz, 18 (recte nur 4 mal) im Innern des Verses vor einfachen Consonanten. Vor Doppelconsonanz steht -a, 1, 39, 9, b: dadá pracetasale; im Ausgange eines hinteren oder selbständigen Stollens steht -a 13 mal (ānaça m. 60, 1, d. x, 62, 1 b, ānaça m, 60, 2, d, āyayá 1, 168, 6, b. vi. 61, 1, b, ūšá iv, 51, 4, d, cakrá i, 165, 11, b, dadhá vni, 27, 19, b, nišedá iv, 35, 8, b, babhūrá vi, 51, 6, d, yayá v, 61, 2, b, ricakrá iv, 35, 4, b, çaçãsá ii, 29, 5, b), im Ausgange eines Vorderstollens 3 mal (āmaça | çrušţi w, 36, 4, c, vida v, 55, 2, a, seda vii, 59, 7, c), vor der Cäsur einer Langzeile 3 mal (cakra iv, 36, 4, a. vn. 56, 23, a, *vicakrá* iv. 35, 2, d). Einmal finden wir abweichend vor der Casur-ā: gátrā nag cakra | jarásam tanānām 1, 89, 9, a. — Vor einfachen Consonanten im Innern des Verses steht  $\bar{a}v\dot{a}$ viii, 7, 18, a, yayá viii, 34, 1—15, d, yemá viii, 27, 20, b, çeka v. 61, 2, b.

Die lang auslautende Form erscheint — den eben angeführten Vers 1. 89, 9, a ausgenommen — nur im Verse vor einfachen Consonanten. Und zwar bildet die Endung 3 mal entschiedene Ausgangshebungen (tám vajam eitrám | phavo dadā nah iv. 36, 9, d, candrávad vadho | maruto dadā nāh v. 57, 7, b, beidesmal imperativisch, und apaç cin ní dadha padám vm, 102, 14, e), 3 mal die zweite Verssilbe (vida kamasya vénatah i, 86, 8, e, vidá devā aghānām vm, 47, 2, a, vidá cin nú | mahānto yế va évāh v, 41, 13, a).

<sup>\*</sup> Avery 251 (anaja, anāha zu streichen, ūrá 1, dadhá 2, gemá 1 zu ergänzen)

- 16. Die dritte Ps. Sg. Med auf -tā kommt nach Aveny (S. 240, 241, 247, 252—257, 259—262, 264, 266, 268, 271, 273—275) in der Rksamhitā in 327 Belegen vor. Aber nur vier Belege sind uns bekannt, wo der Auslaut lang ist: árṛnātā n, 33, 13, c. arṛṇātā vn, 33, 2, d. āirayatā vm. 19, 24, a. īçatā x. 25, 7, d. Ueberall handelt es sich um eine entschiedene Ausgang-hebung, die drittletzte in einer Langzeile: dass der vierte Beleg eigentlich vor einem viersilbigen Zusatz steht, ändert nichts an der Sache (mṛla no abhi cid vadhid vivaksase; vgl. oben n, S. 346). Die Form -tā ist schwerlich etwas mehr als ein von den Sangern selbst geschaffener, in der wirklichen Sprache keine Stütze besitzender Nothbehelf, und es mag das bisher Gesagte zur Klarstellung des Wechsels zwischen -ta und -tā genügen.
- 17. Ebenso kurz und zwar aus demselben Grunde wollen wir uns über den Weehsel zwischen -a(n)tā-, -aen tā fassen Die dritte Ps. Pl. Med. mit dieser Endung kommt nach Avert (239—242, 248, 252—260, 262, 264, 266—269, 271—275) in 600 Belegen vor: nur zwei unzweifelhafte Belege können wir mit -ā anführen, worin beidesmal -tā eine unzweifelhafte Ausgangssenkung ausmacht (idám padám ajanatā gabhīrám 14, 5, 5, d. ádhāt pītím | sám mádū agmatā vaḥ 14, 1, d). Räthselhaft ist das dreimal vorkommende gmántā, welches zweimal vor der Casur mit langem Auslaute steht (ádha gmántā | náhušo hávam sāréh 1, 122, 11, a, ádha gmántogánā prechate vām x, 22, 6, a, prá sú gmántā | dhigasānásya sakšáņi x, 32, 1, a): dass der Padatext nur 1, 122, 11 gmánta, sonst gmántā sehreibt, dürfte die Identität des Wortes an allen drei Stellen sehwerlich unwahrscheinlich machen.
- 18. Die imperative Endung srå erscheint in der Samhitä wenn nicht oft, so doch viel öfters als die beiden vorherbehandelten mit langem Auslaute. Formen auf srå stehen daselbst im Ganzen 527mal, darunter 50mal mit dem folgenden Anlaute zusammen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Avery 242 (dhatsva 1), 243 (gacchasva 2; mnúcasva 1, mrçásva 1 für mršasva, vivásva 1), 253, 255 (sākšva 1), 262, 265 (mādagasva 19), 274, 275. Nebenbei bemerken wir. dass die Endung sva namentlich bei thematischen Verbis im Veda

gezogen. Die kurz auslantende Form erscheint nun 425 mal, und zwar 218 im Einklange mit den sprachlichen Regeln, etwa eben so oft, nämlich 207 mal um Widerspruche mit ihnen; die lang auslautende Form finden wir 52 mal, und zwar unmer nur mitten im Verse vor einfacher Consonauz. Wir wollen die Formen mit -svā hier zusammenstellen; es sind dies eliśvā, kṛśva (3), cātayasvā, jániśvā, dadhišvá. dhiseá, dhiseā, parasrā (4), mátsrā, mándasvā, mandasvā (3), mādáyasvā, mādayasvā, mimikšva, yáksvā. yukšva (10). yuūkšva.¹ rasvā (4). rámsvā (2), várdhasvā, vásišvā, váhasvā, rīļayasvā, vṛšasrā, sákšvā, sácasvá. Wir machen darauf anfmerksam — ohne gerade entscheiden zu wollen, ob es ein Zufall ist oder vielleicht etwas mehr — dass unter den 52 Belegen von -srå 38 auf die doch viel selteneren² unthematischen Formen entfallen; es könnte dies mit dem Accente znsammenhängen, der bei den meisten unthematischen Formen gerade auf -svá liegt.

Darans geht das Ueberwiegen der kurz auslautenden Form für die vedische Zeit inzweidentig hervor. Nur der Vollständigkeit halber bemerken wir, dass -sva den allgemeinen Regeln gemäss 4 mal vor einer Doppelconsonanz im Innern des Verses steht (jušásva prá vm, 6, 32, b, pyāyasva prá 1x, 67, 28, a, bādhasva dvišáķ m, 15, 1, b, rasva stotré vin. 60, 6, b), 68 mal im Ausgange eines Hinterstollens (z. B. in kalpayasva x. 15, 14, d. ktynišva x. 6, 6, d. 85, 20, d). 49 mal im Ansgange eines Vorderstollens (z. B. in *īrayasra* vii, 5,

und noch mehr im Epos oft eine active ist: durch das mediale -sva wollte man offenbar die etwas unfertigen Formen auf -a besser abrunden

<sup>1</sup> vn. 42, 2, by gunksva saté harita rakitar ca. Das Prātigākhyam führt yunkśwa nicht im Verzeichnisse derjeuigen Worter, die im Versanfange eine Auslautspluti erleiden (465); für den stricten Standpunkt des Piātiçakhyam hatten wir also ein qualita oder ein guktra voranszusetzen. Wir vermuthen das Letztere: auch für yuksea 1, 10, 3 92, 15, vm, 3, 17 wird durch 88 n. 5, 2, 23, 3 8, 3, 8. 3. 1, 4, 1, 9 die Variante yenkste gehefert. Man darf übrigens nicht unbeachtet lassen, dass der uns vorliegende Text der Rksamhitā sich nicht ganz genau mit dem vom Prätigäkhyam voransgesetzten deckt; man vgl. Prat 441, 1. 465, 60. 466, 27 und M. Millin's Bemerkungen dortselbst

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von der Gesammtzahl 527 machen ja auch die unthematischen Formen nur 134 ans

8, a. x, 85, 37, a, *kalpayasva* x, 10, 12, c), 97 mal vor der Cäsnr einer Langzeile (z. B. in arthayasra 11, 13, 13, b = 14, 12, b, icchasva x, 10, 10, d, kraušva II, 2, 6, e. 26, 2, c. IV, 4, 5, b. VII, 25, 4, d. x, 10, 14, d): kein einzigesmal findet man so -srā. Wie gesagt steht -svä sehr oft auch gegen die allgemeinen Regeln. Natürlich immer in den unzweifelhaften Schlisssenkungen, wie in der letzten (qurusva ш, 52, 2, b, *jušasva* і, 12, 12, с. ш, 52, 1, с. 4, с. уш, 43, 16, с. 44, 7, a. 5, c. parasra ix, 8, 7, a) und vorletzten Senkung eines Achtsilblers (z. B. in ilišra viii, 19, 2, b, kalpasva i, 170, 2, e, codasva vm, 75, 6, c und sonst 36 mal), in der eilften Silbe eines Jāgatastollens (in māmahasra m. 52, 6, b, vavytsva n. 16, 8, a), in der neunten einer Langzeile (in janayasva vi. 18, 15, d. prathayasva x, 140, 4, a, bādhasva x, 42, 7, a, bhajasva x, 84, 2, e, svjasva i, 101, 10, b). In der dritten Silbe nach der Cäsur einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede steht immer nur -srå (in kryušva n. 26, 2, b. viii, 19, 20, a. pavasva ix, 97, 44, a. 108, 10, e, pibasva iv, 35, 7, e), wiewohl hier auch -svā möglich gewesen wäre; ja einmal steht -sva auch in einer sicheren Hebung (nú no rayím | úpa māsva nyvántam ix, 93, 5, a).

Wie gesagt, 52 mal bietet die Samhitā -srā, darunter 11 mal in unzweifelhaften Ausgangshebungen: so in der vorletzten Hebung einer Langzeile (sāudhanvanébhiḥ | sahá matsvā [matsnā?] | nébhiḥ nī, 60, 5, d) und in der drittletzten Hebung desselben Versmasses (in cātayasvā n. 33, 2, d, dhiśrā n. 18, 7, b, pavasrā n. 80, 4, d. 90, 4, b.

¹ Ob die Endung auch zweisilbig gesprochen wurde, wage ich nicht zu entscheiden. Man könnte so lesen måtsna vni, 1, 23, a, matsna n. 41, 17, c. m, 60, 6, a. vni, 54, 2, d. x, 122, 5, b. matsnā ni, 60, 5, d. κάσισμα n. 48, 11, a, hάσκασια x, 112, 1, c; überall aber ergeben sich auch mit -sra Versgebilde, die auch sonst Analoga finden. So braucht man z. B. nicht einmal m, 60, 5 vor dem Schlusse 2 2 zurückzuschrecken, da derselbe wohl auch i, 59, 4, a 63, 4, a 67, 2, d 87, 2, a? 89, 6, a 94, 12, c 100, 8, c 103, 2, c, 121, 8, c d 122, 10, b π, 19, 5, b 20, 5, c, m, 18, 4, a 58, 6, b, iv. 51, 2, v, 56, 3, c, vi, 1, 9, c, 4, 3, c, 5, 2, d 10, 4, d 33, 1, b 48, 17, c 51, 3, d 63, 2, c 68, 2, a, vii, 40, 5, viii, 49, c, x, 46, 7, 50, 1, b 61, 23, a 26, a 74, 4, c, 93, 7, a 14, c, 99, 4, c? 110, 5, d 167, 4, d voiliegt.

97, 44, b. d,  $m\bar{a}d\dot{a}yasv\bar{a}$  vı, 41, 5, c.  $r\bar{d}ayasv\bar{a}$  n, 37, 3, b,  $vr\bar{s}asv\bar{a}$  nı, 60, 5, b). Die sonstigen Stellen mit  $-sv\bar{a}$  sollen noch weiterhin besprochen werden.

Auf dem Wege von den Formen des Verbi finiti zu den Nominalformen gelangen wir am natürlichsten zu den nominalen Verbalformen. Unter diejenigen Formen, deren Auslautsvocal im Veda hinsichtlich seiner Quantität schwankt, gehören vor Allem die Absolutiva auf -yā und -tyā, ausserdem die dunkeln Formen auf -teaā und -teaā; und mit diesen wollen wir uns im Folgenden befassen. Die Absolutiva auf -yā und -tyā haben zwar bereits durch Benfey (iv, 3, 32 folg.) eine ziemlich erschopfende Besprechung erfahren, wir wollen dieselben gleichwohl noch einmal behandeln; einestheils der Vollständigkeit halber, dann auch darum, weil die augenscheinlichen Resultate von Benfey's Untersuchungen nicht die gehörige Beachtung gefunden haben; werden ja die Absolutiva auf -yā, -tyā als unzweifelhafte Belege einer imaginären indocuropäischen Instrumentalendung -a angeführt (Brugmann, Grundriss 1, 88).

19. Die Absolutiva auf -tyā sind in der Samhitā ziemlich selten; im Ganzen sind sie nur durch 18 Belege vertreten, wovon noch zwei als contrahirt für unsere Zwecke entfallen (étya x, 66, 14, abhātya x, 99, 5). Gegen 12 Stellen mit -tyā stehen vier solche mit -tya: das Vorherrschen der langen Quantitat wird noch mehr durch den Umstand bezeugt, dass dieselbe öfters vor einer freilich unvollkommenen Pause zu treffen ist. Innuer steht -tyā im Ausgange eines Hinterstollens (in abhātya 1v. 32, 10, c. 1x, 55, 4, b. acagātya vī. 75, 5, b): gegen die allgemeine Regel, im Innern des Verses vor einfacher Consonanz, ein einzigesmal, und dies in einem späten Hymnus (sārvāh samgātya vīrādhaḥ x, 97, 21, c). Die lang auslautende Form steht nur 4 mal regelrecht, im Innern des Verses vor einfacher Consonanz; in parigātyā 11, 15, 14, a bildet -tyā die drittletzte Hebung

 $<sup>^{-1}</sup>$  Avery 276 (zu berichtigen, resp. zu erganzen ist -útyå 6, -krtyå 2, -gátyå 6, -drtya 2).

einer Trištublzeile, sonst gehört her āgátyā III, 42, 7. 50, 1, pratityā x, 116, 5. Achtmal dagegeu steht -tyā vor einer unvollkommenen Pause: am Schlusse eines Vorderstollens in apityā II. 43, 2, e, vihátyā v, 4, 5, c, vor der Cäsur einer Langzeile in akkhalīkŕtyā vII, 103, 3, e, araṃkŕtyā x, 51, 5, b, āgátyā III, 35, 8, e, ādŕtyā I, 103, 6, c. vIII, 66, 2, e, ābhŕtyā x, 71, 3, e.

20. Häufiger sind die Absolutiva auf -ya. Diese Form kommt in der Rksanhitä im Ganzen 76 mal vor 1, wovon 17 Belegstellen, wo Contraction vorliegt, abzuzählen sind (abhikrámya 1, 80, 5, abhicákšya vm, 1, 34, abhibháya m, 48, 4, āsádya vi, 52, 13, 68, 11, x, 17, 8, nišádya vi, 4, 12, vi, 40, 1, x, 15, 6, paritápya x, 167, 1, praticákšya i, 124, 8, ii, 24, 6, 7, mithaspídhyā i, 166, 9? rišáhya vii, 21, 7, sangíbhya i, 53, 3, hastayíhya x, 85, 26, a). Formen mit -yā finden wir nun 30 mal, darunter 20 mal regelrecht, 19 mal gegen die Regel vor einer unvollkommenen Pause, solche auf -ya 20 mal, 15 mal vor einer Pause, 5 mal gegen die Regel im Innern des Verses vor einfacher Consonanz; abermals also finden wir auf das bestimmteste die lang auslautende Doublette als die vorherrschende, zugleich begegnen wir wieder einmal einem sicheren Belege der Inconsequenz des vedischen Sprachgebrauches.

Der kurze Auslaut steht nun immer, d. h. 12 mal, vor einer vollen Pause im Ausgange von hinteren oder selbständigen Stoffen: so in upasådya m. 14, 5, b, nisådya n. 3, 8, d. m. 21, 1, d. v, 2, 7, d. x, 14, 5, d. 52, 1, b. 112, 3, d, pådagihya iv, 18, 12, d. x, 27, 4, d, vikitya x, 68, 8, d, vicákšya vm. 13, 20, c, viyūya x, 131, 2, b; ferner steht -ya 3 mal vor der Casur einer Langzeile, in abhirlágya i, 133, 1, c, årábhya i, 57, 4, b, nišádya i, 177, 4, d. Ausserdem steht -ya noch 5 mal: 2 mal in der nennten Silbe eines Jägatastollens, also offenbar dem Metrum zu Willen (anudřeya x, 130, 7, c, abhipádya x, 71, 9, c), sonst in abhirřtya x, 174, 2, a (in einem Çloka, also in

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Averv 276 (ávyā 1, prásna 1, gríbyă 6, -cákšyā 7, ribādhyā 1, -sádyā 20, avasna 1; auch mithasprálhnā ziehen wir hieher, trotzdem der Pada -yā, nicht -ya, bietet)

Der Quantitatswech-el im Auslante vedischer Worter. 299 einem Producte später Provenienz), präsya i, 121, 13, c, sammilya i, 161, 12, a.

Wo -yā regelrecht steht, dient es zunächst zugleich metrischen Zwecken: so in der drittletzten (in atidiryā x. 42, 9, a, anughúšyā 1, 162, 18, d, anumícyā x, 68, 5, c, apagúryā v, 32, 6, d, pratigŕhyā 1, 125, 1, b, hastagihyā x, 109, 2, d) oder in der vorletzten Hebung einer Langzeile (abhiqiavyā 11. 37, 3, c); sonst steht im Innern eines Verses vor einfacher Consonanz noch abhirlágyā 1, 133, 2. ácyā x, 15, 6, āmúśyā m, 48, 4. vm. 4, 4, āyuyā n, 37, 3, āsádyā n, 36, 2, prárpyā 1, 113, 4, prapráthyā 111, 32, 1, ribhídyā x, 67, 5, vimúcyā 1, 104, 1. m, 32, 1, sangibhyā m, 54, 15, sa wrábhyā x, 94, 4. — Ziemlieh oft steht aber -yā auch gegen die Regel vor einer, wenngleich unvollkommenen Pause. So am Schlusse einer Vorderzeile in abhicákšyā 1, 92, 9, e (es folgt dazu noch pratici), ávyā (áviā? über das Wort s. Benfey iv, 3, 34, Bem. 1) i, 166, 13, c, nicional (nicional) ı, 105, 18, c. m, 26, 1, a, niyiyā x, 70, 10, a, nišádyā ı, 108, 3, e. n, 35, 10, e. m, 35, 6, e. x, 6, 7, a. ritūryā x, 68, 3, e; vor der Cäsur einer Langzeile, am Schlusse eines viersilbigen Vordergliedes in avásyā (avaásyā? avásiā?) 1, 140, 10, c, āsádyā 1, 109, 5, c, karņagrhyā vm, 70, 15, a, nirūdhyā vn, 6, 5, c, vibādhyā n, 23, 3, a, sancákšyā (kšiā!) 1, 165, 12, e. als Schluss eines Fünfsilblers in abhyúpyā 11, 15, 9, a, pratisyā x, 129, 4, d, sangibhyā x, 46, 6, e.

21. Völlig anders verhalten sich in dieser Beziehung die Absolutiva auf -åga, die man in der Regel als denen auf -ga gleich gebildet auffasst. Schon Bexrev hat dies erkanut (1v. 3, 37), ohne indess daraus die nöthigen Consequenzen zu ziehen. Diese Formen erscheinen in der Samhitā 15 mal, 2 darunter 3 mal contrahirt (n. 104. 1. m. 38, 4, x. 166, 6); kein einzigesmal steht aber ein -āgā. Da dies trotz der Seltenheit der Formen schwerlich ein Zufall sein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Benfey (u. 46, iv. 3, 32) führt auch einen Fall aus TS VS au, wo in einer Ausgangshebung -yā (anaheya, anadieya) steht. Doch ist die Stelle nicht ganz übereinstimmend überliefert und ausserdem wohl ziemlich späten Ursprungs.

AVERY 276 (zu sindern oder zu ergänzen -khyaya 2, -daya 5, -mana 2, -cáya 1, -sáya 1, -schaya 1, -schaya 1, -haya 2)

mag, bleibt nichts anderes übrig, als die Absolutiva auf -åya von den übrigen zu trennen und für grundverschieden zu erklären: wir hätten sonst ohnehin für z. B. ādāya etwa ein \*ādāya zu erwarten. Dass wesentlich verschiedene Bildungen dann und wanu im Paradigma dieselbe Stelle einnehmen, einander gewissermassen suppliren, ist ja keine unerhörte Erscheinung: um nicht nach weiter entlegenen Analogien suchen zu müssen, anch die Absolutiva auf -tyå sind von denen auf -yå von Haus aus ganz verschieden. Allerdings mögen die Absolutiva auf -åya dem kurzen Auslante bei den übrigen Absolutivbildungen sehr wesentlich zum Siege geholfen haben.

Während die übrigen Absolutiva, die auf -två mit einbegriffen, offenbar Instrumentalbildungen sind, sind die Formen auf -åga wohl als Weiterbildungen der im Veda ziemlich häufigen Infinitive wie māi, dāi u. s. w. aufzufassen. Gerade solch eine Ableitung ist der Dativ Sg. der -o-Stämme im Altindischen, -āga-, aus dem allgemein indoeuropäischen -ōi- durch Autritt eines noch dunkeln Elementes entstanden. Achnlich sind wohl auch die Adverbia almāya, ājarasáya, sicherlich die Absolutiva auf -tvāya, mnāya (samplomnāya, Professor Ludwie, Rigreda iv. 418) aufzufassen, wobei vor Allem an die dativisch infinitivischen Formen -tavāi, -tvāi zu erinnern ist. Leider sind wir über die ursprüngliche Beschaffenheit des dem -a vorhergehenden Diphthonges, die Dativendung -āy-a ausgenommen, so gut wie gar nicht unterrichtet, da die betreffenden Formen ein ausseldiessliches Eigenthum des ärischen Stammes gewesen zu sein scheinen.

¹ Man werfe uns nicht vor, dass wir eine Form, die eine ausgesprochen locale oder instrumentale Bedeutung hat, mit dativischen Formen in Verbindung setzen Wir wollen kein Gewicht auf die augenscheinlich dativischen Formen saräga grahāga legen, die im Veda und im Epos entschieden in zeitlich localer Bedeutung vorkommen (vgl. Professor Ludwig, Rigueda v. 577, Bohtlingk, Sanskrifte, in kärz. Fassang ii, 192), da ihre Entstehungsweise doch nicht klar genug ist. Wie wenig aber die dativisch-finale Bedeutung von der absolutivischen in der äusseren Form geschieden werden muss, ist ans einem Sprachgebrauche zu erkennen, der wohl allgemein bekannt, bisher aber imsoweniger gewirdigt ist; wir meinen die im älteren Deutsch ganz geläufige Verbindung der modalen Infinitive mit den Verbis quiman, gerriton, ein Sprachgebrauch, den man schwerlich aus dem finalen Infinitiv wird herleiten wollen oder können

Um uns aber unserer Aufgabe zu entledigen, wollen wir auch die Art und Weise, wie unsere Formen im Veda vorkommen, näher in's Ange fassen. Der kurze Auslaut erscheint immer, 10 mal, im Innern des Verses vor einer Doppeleonsonanz oder vor einer Pause: das erstere in ādāya iv, 26, 7, a, im Ausgang eines Hinterstollens steht ādāya iv, 26, 6, a, im Ausgang eines Vorderstollens atībāya i, 162, 20, c (es folgt noch ch), vor der Cāsur einer Langzeile abhā-khyāya i, 155, 5, b. ii, 30, 9, b? utsnaga ii, 15, 5, c, upasthaya iii, 48, 3, a, vīmāya x, 114, 6, c, sa ēgaya x, 180, 2, c, mit ausserdem folgender Doppeleonsonanz punardaya x, 109, 7, a. Ferner steht-āyā auch im Innern des Verses vor einfacher Consonanz: sammiya cakruḥ i, 67, 10, b, paridāya rāsam duhe i, 105, 2, d

22. Auch die Formen auf -tati, ein Rathsel, dessen endgültige Lösung der Wissenschaft sehwerlich bald gelingen wird, gehören in die Reihe der Worte, die das Object unserer Untersuchung ausmachen. Dieselben erscheinen in der Rksamhitā 11 mal: 5 mal mit stárī, 6 mal mit stárī. Die letztere Variante steht nur im Versausgange: im Ausgange eines Vorderstollens in vidhartari ix, 47, 4, a, sotári x, 100, 9, a, im Ansgange eines Hinterstollens in dheutári n, 23, 17, d. 18, 86, 42, d. vidhartári vm, 70, 2, b, sotári x, 76, 2, b.2 Im Innern des Verses vor einfacher Consonanz steht immer -re; allerdings bildet dasselbe zufalligerweise immer eine unzweifelhafte Ausgangshebung (50 die sechste Silbe eines Achtsilblers in dhuothier v. 9, 5, d. die vorletzte Hebung einer Jagatīzeile in kartárī 1, 139, 7, e, die drittletzte Hebung einer Tristubhzeile in chiet v. 41, 40, c. vt. 12, 4, a, raktúre v, 61, 12, b), so dass wir nicht mit Sicherheit entscheiden können, ob nicht diet auch gegen die allgemeine Regel gebraucht wurde.

23. Wenigstens der Behandlung des Pada zufolge hatten wir auch ein supaptant anzusetzen; es erschemt nur einmal, supaptant petatuh ksödaso mahih 1, 182, 5, d. also mit langem Auslaute vor

<sup>1</sup> Avery 276 falut nur dianter an

 $<sup>^2</sup>$  Auch mbiriu, 5, 2, b könnte man lucher gebeu, dis Wort durte aber ein unzweifelhafter Local von  $mb^*r_{\gamma}$ sein

einer Casur. Ob das x. 132, 6, b im Ausgang eines Hinterstollens erscheinende pupūtiini (man beachte die Verschiedenheit des Accentes) eine verwandte Bildung ist?

Auf dem Gebiete der Nominalflexion gehören zu den Wörtern, die im Veda in Bezug auf die Quantität des Auslautsvocales unstät sind, die Instrumentale Sg. auf -ena sowie andere Formen der o-Stämme, Instrumentale Sg. der i-Stämme auf -i, vielleicht Locale Sg. auf -i, schliesslich die nentralen Nominativ-Accusative auf -i, -n, -n (bei den n-Stämmen).

24. Die Endung -eno gehört unter diejenigen Formen, bei welchen die Ursprünglichkeit der Lange bereits durch ihre Entstehungsweise verbürgt erscheint. Um so merkwürdiger muss es daher erscheinen, dass die Variante -enā, die einzige Pronominalform enā, enā ausgenommen, im Veda nur noch ausnahmsweise vorkommt.

Diese Endung verräth sich als eine verhältnissmässig ziemlich spät entstandene schon dadurch, dass sie eine Specialität des Altindischen ist. Nicht einmal das eranische Sprachgebiet bietet etwas Analoges, dagegen weist der Veda noch ziemlich zahlreiche, nur zum Theil erstarrte Instrumentalbildungen auf -ā, die uns als directe Fortsetzung der alten indocuropaischen Instrumentale auf -\(\delta\) zu gelten haben. Dieselbe uralte Form bietet nun auch end, end, Instr. Sg. des Pronominalstammes oino, der in den europäischen Sprachen als Zahlwort für 1, im Indischen dagegen als ein in der Regel enklitisches Demonstrativum fungirt; > Fick (5 505) wo man zugleich einen ähnlichen Bedeutungswechsel an dem Stamme oiro- vergleichen mag. Dieses end hat, wie es uns scheint, das Modell für die im Indischen aufgetauchte Bildung des Instrumentals Sg. der -o-Stamme abgegeben, zunächst wohl für die zweisilbigen Pronominalformen téna, yéna, kéna; ermöglicht wurde offenbar der ganze Process dadurch, dass end, enā entweder wegen seiner Bedeutung oder wegen seines Accentes (vgl. asyá n. s. w.), oder weil es mit bhih gleich anlautet, als ein Instrumental Sg. des Pronominal-tammes a- empfunden wurde: ist es ja sehr zweifelhaft, ob dieser Stamm überhaupt je einen Instr. Sg. \*o, \*ā hatte. Nach dem Modelle asyā: enā zu tāsyā u. s. w. ein tɨnā zu bilden, ist um so leichter thunlich gewesen, nachdem auch der Instr. Pl. tɨbhiḥ ein e in der Anlautsilbe aufweist. Dass späterhin nach tɨna auch ein enana entstanden ist, dass also der Formtrieb nicht dasjenige Gebiet verschont hat, wo er ursprünglich sein Bildungsmotiv gefunden hatte, ist eine Erscheinung, die in der Sprachgeschiehte auch sonst zu constatiren ist.

End, end selbst erscheint im Veda fast nur mit langem Auslaute, ja der Pada kurzt überhaupt nur die enklitische Form, weil nur diese überhaupt auch kurz erscheint (vgl. Bexrey iv, 1, 24 folg.). In der Rksamhitä erscheint end nur einmal, im Ausgange des Vorderstollens i, 173, 9, a; ausserdem steht ent zweimal so, dass -nt vor einfacher Consonanz die drittletzte Hebung einer Langzeile bildet (v. 2, 11, d. x, 108, 3, c), chunal gegen die allgemeine Regel vor der Casur einer Langzeile (1x, 96, 2, d). Das accentuirte ena - in Uebereinstimmung mit den übrigen Instrumentalen alter Bildung hat nirgends und niemals kurzen Auslant, obwohl es 37 mal vorkommit. Allerdings erscheint es 6 mal contrahirt (r. 105, 19, a. 164, 17, a. 18, b. 43, b. 11, 9, 6, a. x, 148, 3, d). End steht immer im lmern des Verses vor einfacher Consonanz, einmal sogar so, dass sein -ná gegen den Ausgangsrhythmus verstösst (prá paráral) i stavanta end yajhadh vi. 20, 40, b). Amal so, dass -nd Ausgaugshebungen bildet (v, 73, 4, a. 1v, 97, 52, a. x, 82, 5, a. 112, 6, b), 14 mal an sonstigen Versstellen: 12 mal steht end vor der Casur einer Langzeile (in viersilbigen Vordergliedern iv. 36, 7, d /ena | brähmanā/. vu. 71, 4, e, in Fünfsilblern i, 164, 5, b 171, 1, a n, 34, 14, b vn, 93, 7, a. vm, 21, 6, a. 96, 8, d. ix, 97, 53, a. v. 23, 7, a. 27, 21, c). Im Stollenausgange, vielleicht nur zufälligerweise, steht end nirgends.

Ganz anders verhalt sich das alles bei den übrigen Formen auf einen. Hier wiegt die kurz anslantende Nebenform in solch einem Maasse vor, dass wir eine füglich als eine Antiquität bezeichnen durfen, die sehwerlich anders als wie ein metrischer Nothbehelf ihre Existenz

fristen konnte. Wir glauben nicht zu irren, wenn wir den Accentverhältnissen dabei wenigstens einige Bedeutung zuschreiben wollen: das oxytonirte ena hielt sehr fest die Länge, wahrend dieselbe in den verwandten barytonirten Formen in der vedischen Zeit das Feld bereits fast gänzlich der Kürze geräumt hatte. Etwas günstiger ist das Verhältniss noch bei den zweisilbigen Pronominalformen geblieben. In der Rksauhitä kommen 193 solche Formen vor (kéna 5, téna 60, yéna 117, svéna 11); darunter finden wir immerhin 29 Stellen, wo Contraction vorliegt, abgerechnet (in kéna vin, 66, 9, téna 10 mal, yéna 17 mal, svéna 1, 145, 2), gegen 136 Belegstellen mit -ā, nur 28 solche mit -ā.

Also jedenfalls wiegen selbst hier Formen mit kurzem Auslaute: ja, gegen 23 Belege mit -å, die mit der Regel vereinbar sind, stehen nicht weniger als 113, die gegen dieselbe verstossen, wo unsere Formen im Innern des Verses vor einfachen Consonanten stehen, während wir umgekehrt keine einzige Stelle anzuführen vermögen, wo die Länge eine sprachlich unberechtigte sein würde. Der kurze Auslaut steht immer vor einer Doppeleonsonanz (in téna 1, 125, 1, c. vm, 77, 8, a, yéna m, 62, 1, c. vm, 3, 9, d. 15, 5, a. 89, 1, b. ix, 108, 4, e. x, 85, 24, b. 121, 5, a), immer im Stollenausgang (in yéna vi, 17, 10, c, téna x, 42, 7, b), immer vor der Casnr einer Langzeile (in téna x. 112, 2, b, géna w, 53, 1, c. v, 45, 7, b. vn, 56, 24, c. 69, 2, e. x, 41, 2, c. 116, 3, e, d, stéta vii, 36, 6, d. 74, 6, c). Unter den zahlreichen Stellen, wo unsere Formen sonst stehen, finden wir natürlich keine einzige, wo -nā gegen das Metrum verstossen würde: -na steht immer in jenen Silben, die wir unzweifelhaft als Senkungen bezeichnen dürfen, so in der fünften Silbe eines Achtsilblers (yéna vm, 76, 4, a. svéna 1, 139, 2, c), in der vorletzten Senkung einer Langzeile (kéna 1, 87, 2, b. x, 15, 6, e, téna vn, 101, 3, d, yéna 1, 61, 6, c n. 11, 18, a. 17, 7, d. vr. 49, 15, e. x, 55, 2, b. 121, 5, b. sréna i, 139, 2, b), in der zweiten Silbe nach der Cäsur in Langzeilen (yéna t. 164, 29, a. x, 55, 1, b. 87, 12, b? svéna ix, 97, 12, b)

Formen auf -enā stehen nur vor einfachen Consonanten (ténā 5 mal, génā 22 mal, srénā 1 mal) und zwar immer im Stollenanfang.

wie ja die zweisilbigen Pronominalformen (etwa svéna abgerechnet) vor Allem hier stehen. Die hiehergehörigen Stellen werden uns noch weiterhin beschäftigen.

Noch ungünstiger für den langen Auslaut ist das Verhaltniss der beiden Varianten bei den übrigen Formen auf -ena, bei den Nominalformen und mehrsilbigen Pronominalformen (anéna 3, asmäkena 2, sténa 3, tuena 2, yušmäkena 1). Meine Sammlungen ergeben 754 solche Formen, 2 wovon 97 contrahirt erscheinen: diese und zwei Belege mit cnas, (ghanénas 1, 33, 4, téjanenas 1, 110, 5) abgerechnet, finden wir 627 Formen mit -ena auf 28 solche mit -enā.

Formen mit kurzem Auslante stehen selbstverstandlich immer — 351 mal — wenn die allgemeine Regel dieselben erfordern. So immer — 18 mal — vor einer Doppele asonanz, selbst wenn -na in omer prononcirten Hebung steht (Laxman l. c. 333); immer - 96 mal - im Ausgange eines hinteren oder selbständigen Stollens (z. B. in Intarena x, 33, 1, b, ávarena 1, 164, 18, b, 43, b, ajiena x, 53, 2, d), 70 mal im Ausgange eines Vorderstollens (z. B. in áparena n. 29, 3, a, apavratena v. 40, 6, c. amena ix. 90, 5, a), 167 mal vor der Cäsur einer Langzeile (z. B. in akśárena 1, 164, 24, d. áderena 11, 23, 12, a, adroghéna m. 11, 6, d. adhyaksena x, 128, 1, d. ántkena n, 9, 6, a). Gegen die Regel, inmitten eines Verses vor einfacher Consonanz. steht -nat 276 mal. Dass bei einem solchen Sachverhalte niegends senat zu erwarten ist, wo das Metrum unzweifelhaft eine Kürze verlangt, versteht sich gleichenfalls von selbst. So steht 70 mal -nå in der fünften Silbe eines Achtsilblers (z. B. in anulbanena vm, 25, 9, b, anéna vm, 44, 2, b+, 2 mal in der siebenten (in anéna 1, 93, 10, a, saréna ix, 67, 25, b); nur -nă steht in der letzten Senkung einer Langzeile (in kártuena x, 48, 3, d, surieņa vm, 35, 1, e), ebenso in

 $<sup>^4</sup>$  Eine beträchtliche Vermehrung der Zahl von Belegen mit - $\epsilon n \bar{\sigma}$  würde der Atharvaveda liefern; s. Bextex m. 18, 32

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach LANMAN (Journ of the Amer. Or. Soc. 8, 582) sind in der Rksauphitä 532 Instr. Sg. von nominalen a-Stämmen, nach Abzug von 114 Bildungen auf -å blieben also 718 nominale Bildungen auf -cna Die oben gegebene Zahl bleibt selbst nach Abzug von den angeführten Pronominalformen etwas grösser.

der vorletzten (47 mal, z. B. in átyena n, 34, 13. c. animiséme x, 103. 2, a); in der dritten Silbe nach der Cäsur einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede steht gleichfalls nnr -na, obgleich nach dem älteren Bildungsprincipe auch ein -nā hier möglich wäre (in kṛténa x, 48, 3, d, candréna 1, 135, 4, f, vájrena 1, 61, 10, b. 11, b. 1v, 17, 3, c. x. 28, 7, c). Finden wir ja einmal -enā auch in unzweifelhaftem Widerspruche mit den metrischen Bedürfnissen: kéno ná kám | çrómatena ná çuçruve viii, 66, 9, c.

Formen auf -enā, nur vor einfacher Consonauz erscheinend, stehen fast immer so, dass -nā die drittletzte Hebung einer Langzeile ausmacht (s. Laxmax l. c. 332). Gegen 26 Belegstellen dieser Art erübrigen nur noch zwei: der Clokavers ténā sahusýenā va-yām vn, 55, 7, c, wo am Ende auch sahusýenā kein Verstoss gegen das Metrum gewesen ware, und der Achtsilbler çaténā no abhístibhih iv, 46, 2, a.

25. Auch die Endung des Gen. Sg. -asya weist dieselbe Schwankung in Bezug auf die Quantität des Schlussvocales auf, aber in einem so geringen Maasse, dass wir die ganze Angelegenheit nur flüchtig berühren können. Ob die Endung je auch -asyā lautete oder nieht, wollen wir nicht untersuchen; soviel ist sieher, dass der lange Auslaut im Veda äusserst selten und nur dem Metrum zulieb erscheint. Der Unzahl von Formen mit -asyā gegenüber bietet die Rksamhitā nur zwei Belege von -asyā, wobei beidesmal die Endung in die drittletzte Hebung der Langzeile fallt: ékas tráštur | agrasyā vigastā 1, 162, 19, a, yám tvā jajňúr | ryšabhúsyā rárena vn. 79, 4, c. Dazu ist aus AS. (1, 12, 2) noch ein Beleg hinzuzufügen, wo das Gewicht der Hebring eine Dehming - eine wirkliche Dehnung im wahren Sinne des Wortes liaben wir ja vor nns -- selbst vor folgender Doppelconsonanz veranlasst hat: yó ágrabhit þárra-asyā grábhītā. (Lanman 338). Hingegen können wir aus der Rksamhitä drei Stellen, durch das Prāticākhyam geschützt, anfúhren, wo dieselbe Endung in derselben Hebung ungedehnt blieb: ápa drítho mánusasya dúro rales. 162, 4, d. vidát puruprajātásya gáhā gát x, 61, 13, d. sám u-āran nákir asga maghāni x, 132, 3, d.

26. Etwa gerade so verhalten sich die Dinge im Vocativ Sg (Laxman 339). Unter 2948 Belegen des Vocativs Sg. bei den a-Stämmen gibt es nur zwei sichere mit -ā: abhi tvā vṛšabhā suté, evare vṛšabhā suté vni, 45, 22, 28; beidesmal handelt es sich um eine entschiedene Schlusshebung, und beide Belege berühen wohl auf einer poetischen Licenz. Ferner wird angeführt era te häriyojanā surīkti 1, 61, 16, wo Professor Ludwig mit grosser Probabilität hariyojanā (als Neutr. Pl., Rigveda n. 20, v. 20) vorsehlagt, ferner símā puru (nrsāto asi Judve viii, 4, 1. mit dem dunkeln žazž elegaživo simā (Pada sima). Ueber suhastiā, welches SV., i 6, 1, 3, 7 (= RS. ix, 107, 21, wo aber sulustiä) am Schlusse eines vorderen Achtsilblers erscheint, vgl. Lubwig I. e. v. 347, 348. Umgekehrt können wir mehrere Stellen anführen, wo die Endung selbst in einer unzweifelhaften Schlusshebung kurz geblieben ist: ára te hélo | varana námobhili 1, 24, 14, a, áhefamāna | uruçumsa sári bhara 1, 138, 3, f, 1 proché tád éno | varuņa didikšu vn. 86, 3. a. sutisomāso karaņa harāmahe vm. 27, 7, e. gáthā trité | chánda indra jújošasi vm. 52, 1, c, sóma jahí | pavamāna durādhiah, nidamnidam | paramāna ni tārišah 1x, 79, 3, d. 5, e, ani hi tvā | sutám soma mādāmasi 1x, 110, 2, a, mā rišanyo | vasavāna vásuli sán x. 22, 15, mártásas tvá | samidhána havámahi x. 150, 2, c.

27. Wir wollen hier gleich die Endung a im Voc. Dual erledigen, obgleich die Endung eigentlich fast allen Declinationen gemeinsam ist, weil die wenigen sicheren Belege, die vom Schwanken der Auslautsquantität in dieser Form zeugen, sammtlich der a-Declination angehören. Das erwalmte Schwanken scheim in dieser Bildung sehr unbedeutend gewesen zu sein: in der Regel finden wir  $-\bar{a}$  in allen Stellungen, (d. la falls nicht  $-\bar{a}u$ ,  $-\bar{a}r$  oder eine Contraction eingetreten ist), selbst im Ausgange von Hinterstollen (Laxmax l. c. 340, 575) und vor Doppeleonsonanten (z. B. 1, 34, 11, a 12, a, 46, 6, a, 93, 6, c); der Pada schreibt auch demgemass für -å der Samhitā in der Regel -ā. Die vom Pada in dieser Weise anerkannten Belegstellen

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Im Praticākhyam nicht citirt, weil in Folge der Umegelmässigkeit des Verses die Endung in der neunten Silbe steht; über die übrigen Stellen vgl Bix-FLY II, 50 folg S vv

von -ā gruppiren sich folgendermassen. Vor einer unvollstandigen Pause steht -ā für -ā 4 mal: im Ausgang eines Vorderverses in dhṛtavrata 1, 15, 6, a, varuṇa | kšatrām v, 64, 6, a, vor der Cāsur einer Langzeile in iyām deva | purōhitir yurābhyām vu, 60, 12, yā ādītya | çāvasā vāṇ nāmasvān vu, 85, 1. Die übrigen Belege stehen immer ausserhalb des Schlusses eines metrischen Gebildes und vor einer einfachen Consonanz: offenbar metrisch ist die Kūrze dort, wo die Endung die fünfte Silbe eines Achtsilblers ausfullt (in indrāvaruṇa 1, 17, 3, 7, 8, 9, deva v, 67, 1, mitrāvaruṇa 1, 15, 6), metrisch könnte sie sein dort, wo es sich um die siebente Silbe einer Langzeile mit viersilbigem Vordergliede handelt (prā sa kšītīr | asura yā māhī priyā 1, 151, 1, indrā yō vāṃ | ranṇa dāṇatī tmān vī, 68, 5, iīd vāṃ cākšur | varuṇa suprātīkam vīi, 61, 1): sonst finden wir noch mitra vayāṃ ca sārāyaḥ v, 66, 6, yād rā deva bhīšajyāthaḥ vīīī, 9, 6 (Lasmax 342).

Das Verhältniss der beiden Endungen im Voc. Dual. (uur im Vocativ? bei der Haufigkeit der Anrufungen im Veda könnte es ein blosser Zufall sein, dass wir nur Vocative mit -å haben) ist nus, wir wollen es frei gestehen, ganz duukel. Der Vollständigkeit halber machen wir noch darauf aufmerksam, dass Benrey in seiner Einleitung in die vedische Grammatik (Abh. der Göttinger gel. Ges. xix) 142 folg, und Lanman (Journ. of the Amer. Or. Soc. x., 342) die Duale auf -å bereits besprochen und noch einige mehr oder weniger wahrscheinfiche Belege mehr augeführt haben (indrävägä miträväjänä gehört wohl nicht hieher). Bei Lannan I. e. mag man auch zwei Stellen augeführt finden (vi. 63, 1, 67, 8), wo duales -ā, -ān in einer entschiedenen Ausgangssenkung steht.

28. Bei den Instrumentalen Sg. der femininen i-Stämme auf i sind die Verfasser des Padatextes ihrer üblichen Methode untreu geworden. Sie haben namlich das Schwanken der Ausgangsquantität, wie dasselbe im Samhitäpätha vorliegt, einfach reproducirt; ja sie haben dasselbe noch vermehrt, indem sie die mit folgenden vocalischen Anlauten zusammengezogenen Instrumentale auf -7 bald mit -7, bald mit -7 wiedergeben.

Es kommen vor Allem Instrumentale auf -ti meben -ti in Betracht, die von einander zu trennen wir schwerlich irgend einen Grund namhaft machen könnten. 1 Diese Formen kommen nun in der Rksamhitā 99 mal vor (Laxmax I. c. 380, 381). Davon sind 19 Belege als mit folgenden Vocalen zusammengezogen anszuscheiden (nämlich, um die Schreibung des Padatextes beiznbehalten, dhite 1, 164, 8, pránītī iv. 4, 14. vii. 28 3. mate viii. 51, 3, riste i. 20, 4, rite ix, 9, 2, 97, 49. rršti n. 5, 6, cikti vn, 68, 8, crusti vn. 23, 14, 87, 6, x, 20, 6 – úpagrati vm. 6, 5, 34, 44, upabligten, 128, 2, triviští vv. 6, 4, 45, 2. surykti 1, 61, 16, sucasti vi. 67, 3); sonst finden wir 15 mal -ti. 65 mal -ti. Formen auf -ti haben also entschieden das Uebergewicht Dieses Uebergewicht ist in der vedischen Zeit so gross gewesen, dass wir -tī sehr oft dort finden, wo wir nach den allgemeinen Regeln -ti erwarten möchten; 4i steht 38 mal regelrecht im Innern des Verses vor cinfacher Consonauz. 27mal/gegen die Regel vor einer Pause oder einer Doppelconsonanz, di dagegen 11 mal regelrecht vor einer Pause, nur 1 mal gegen die Regel im Innern des Verses vor einfacher Consonanz.

Vor einer Pause würden wir nur -ti erwarten; wir finden es im der That öfters im Ausgange einer hinteren oder selbständigen Zeile (in präynkti vi. 11, 1, b. x. 30, 1, b. råsatkrti i. 14, 8, e. sadhästuti v. 18, 5, b. surrkti i. 61, 2, b. 184, 5, b. 186, 9, b. v. 41, 10, b. suasti v. 42, 4, b. 20, 6, b. x. 59, 6, b. hariškrti x. 91, 11, b), seltener im Ausgange einer Vorderzeile (in suçasti i. 186, 1, a. suasti viii, 48, 8, a). Sehr oft aber steht vor einer Pause -ti; selbst vor einer vollen Pause, im Ausgange eines Hinterstollens (in mati viii, 6, 39, d. 25, 4, b. 4x. 7, 6, c. 20, 3, b. 64, 10, b. 71, 3, b. x. 11, 6, il, sühüti ii, 33, 4, b), umsomehr also im Ausgang eines Vorderstollens

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie sind dabei die Instrumentale aut -tyō zu erklären? Kurzweg auf eine Uebertragung der Endung von einer anderen Declination her zu denken, erschweren uns die verknöcherten Instrumentale aut -tyō (s. oben Nr. 19), die nus in den Absolutivis componirter Wurzeln auf kurze Vocale vorliegen.

 $<sup>^2</sup>$  Vor der Casur einer Langzeile steht -<br/>ti AS vu $106,\ 1;\ y\'ad\ \'asmr'i\ |\ cakrm\'a\ k\'aa\ cid\ agm$ 

(in åhuti vm, 19, 5, a, mati 1, 82, 2, e. 11, 24, 9, c. 1x, 72, 1, c), oder gar vor der Cäsur einer Langzeile (in áprabhūtī x, 124, 7, b, duštutī 11, 33, 4, b, duštutī vn, 32, 21, a, párivištī 11, 33, 2, b, prápūtī 1, 91, 1, e. 11, 51, 7, c. vn, 32, 15, e, mati 1, 165, 1, e, suštutī 11, 38, 8, e. v, 43, 2, a. 1x, 71, 8, d, hástacyutī vn, 1, 1, b). Anch vor einer Doppelconsonanz finden wir, wohl zufälliger Weise, nur tī (in vrštī v, 53, 5, e, súnītī vn, 49, 11, d).

Im Innern des Verses vor einfacher Consonanz steht wie gesagt, immer -tī (39 mal, und zwar auch im Gegensatze zum Rhythmus, z. B. in ácittī ıv, 54, 3, a. vıı, 89, 5, a); ein einzigesmal steht so -ti, wie es scheint, dem Metrum zu Willen (im Viersilbler nitikti yāḥ vı, 4, 5, a). — Wir dürfen übrigens nicht verschweigen, dass, wie es scheint, die Endung -ti neben -tī nur in adverbiell-verbalen Bestimmungen üblich war.

- 29. Ob auch der Dat. Sg. unserer Stämme die Endung -ti haben konnte, ist wenigstens für uns nicht sicher genug (vgl. Lanman l. c. 382, 383). Von Formen, die am natürlichsten als Dative zu erklären wären, finden wir -ti im Ausgange einer Hinterzeile (1, 174, 9, d = v1, 20, 12, d. 1v, 11, 6, d. v, 4, 11, d: suasti), einmal gegen die Regel (suasti sarvadhåtamalı v11, 31, 11, b), einmal -ti (vīti jānasya 1x, 91, 2, a). Sieher ist ūti als Dativ: dieses Wort haben wir jedoch hier und auch im vorigen Abschnitte ganz bei Seite gelassen, nachdem dessen Auslaut namentlich desshalb, weil ūti so oft unverändert vor einem Vocale besteht, zu allerhand anderweitigen Vermuthungen veranlasst.
- 30. Hier wollen wir gleich die merkwürdigen Wörterpaare çámī çámi, suçámī suçámī einreihen. Auch bei diesen offenbar instrumentalen Formen lässt der Pada das Schwanken der Auslautsquantität bestehen; es ist dabei wohl zu beachten, dass durch die Formen çámīm çámībhih ein Stamm çámī feststeht. Die kurz auslautende Form steht im Ausgange eines Vorderstollens (suçámi v, 87, 9, a; es folgt çr-), ebenso im Ausgange von Hinterstollen (çámi n, 31, 6, d. vm, 45, 27, c. x, 40, 1, d); nebenbei bemerken wir, dass die Pada auch für çámy der Samhitā çámi bietet (1, 87, 5, m, 55, 3). Sonst lesen wir -çámī: so

subráhmā yajňáh sucámi vásūnām vn. 16. 2. c. auch vor der Cäsur einer Langzeile (cámī 1, 110, 4, a. w, 22, 8, 6, 1x, 74, 7, c); sucámī in eté cámībhiḥ | sucámī abhāvan x, 28, 12, a mag wie sṛjā, pibā, raņayā in ähnlicher Stellung (siehe oben S. 288) zu erklären sein. Im Ganzen mag çámi çamī im Einklange mit den allgemeinen Regeln gebraucht worden sein: dass wir im Yajns gegen dieselbe im Innern eines Satzes vor einfacher Consonanz belegen können, hat sehwerlich viel zu bedenten. 1

- 31. Dunkel erscheint uns die Länge im Loc. tanúī, dessen -ī dreimal in unzweifelhaften Ausgangshebungen (n. 16, 2, x, 65, 7, 66, 9), einmal in einer Stellung, wo am Ende auch die Kürze hätte dem Metrum geniigen kommen (ná dheasmanas | tanái répa a dhuh w, 6, 6, d), immer amsserhalb eines metrischen Verschlusses vor einfachen Consonanten, Dreimal finden wir daneben tanúi, zwar immer in der achten Silbe einer Langzeile, aber immer vor der Doppeleonsonanz cr-. Tanúi ist imseres Wissens der einzige Loc. Sing. auf -i mit schwankender Auslautsquantität, falls wir nicht die Formen auf -tari oder älmliche hieher ziehen wollen.
- 32. Sehr sehwierig ist die Erledignug der zu -an-Stämmen gehörigen Formen auf -a. Man kann eben bei sehr vielen hieher gehörigen Wörtern nicht einmal gehörig unterscheiden, ob man einen Nom. Acc. Sing. oder Plur. vor sich hat 2 Wenn wir nichtsdestoweniger singulare und plurale Formen im folgenden (hauptsächlich nach Grassmann-Lanman) scheiden wollen, so dürfen wir dennoch nicht verhehlen, dass die Sieherheit emer solchen Scheidung uns selbst keineswegs überall und immer unzweifelhaft ist.

Ziemlich klar und deutlich stehen gegen einander Formen mit  $-\bar{a}$ und -a bei solchen Wörtern, die wahrscheinlich als Phralformen aufzufassen sind. Der Pada ist bei dieser Wörterkategorie merkwürdigerweise etwas unconsequent; er gibt kurz anslautende Formen

<sup>1</sup> sá idám derébbyo havyáv sucámi camišva TS t, 1, 5, 2 VS. t, 15 TBr ш, 6, 6, 4

 $<sup>^2</sup>$  Ja, bei bhujmaviii, 50, 2, c. bhujmai, 65, 5, b (hier folgt k % dab) in der offenbar stehenden Formel girir ná bhujma ist nicht einmal das Genus sicher.

wieder mit kurzem Auslaute, lang auslantende dagegen bald mit kurzem, bald mit langem Auslaute (S. Lanman, Journ. of the Amer. Or. Soc. x, 539, 540). Allerdings finden wir im Pada -ā nur dort, wo auch die Samhitā dann und wann -ā hat; während derselbe -ā nur bei çīršā, āhā beibehält, als Wörtern, die (wenigstens nach der Auffassung der Padakāra's) in der Samhitā nie \*çīrša \*āha lauten.

Hichergehörige Formen kommen nun in der Rksamhitä im Ganzen in 115 (118?) Belegen vor. In 18 (19) von denselben ist die Endung in der Samhitä mit folgendem Anlaute zusammengezogen; für uns ist es offenbar ganz werthlos, dass die Endung in diesem Falle im Pada einmal mit -a (in kårma 1, 148-2, jånma 11, 6, 7, v, 41, 14, nåma vn, 87, 3, 1x, 95, 2, x, 54, 4, 73, 8, brāhma x, 148, 4, månma 1, 148, 2, sådma 1x, 92, 6), das andere Mal mit -ā wiedergegeben wird (in åhā 1, 116, 4, 140, 13, 1v, 33, 6, v, 58, 5, vi, 61, 9, vn, 34, 5, vm, 96, 19, x, 32, 8; den Verfassern des Padatextes hat es sich ja offenbar in der ganzen Angelegenheit bloss nm eine äusserliche Einheitlichkeit der Sprachformen, nicht nm die factisch ursprüngliche Quantität gehandelt. Sonst stehen Formen auf -ā 44 mal, 36 mal im Einklange mit den allgemeinen Regeln, achtmal gegen dieselben, Formen auf -ā 53(55)mal, 43(44)mal regelrecht, 10(11)mal gegen die Regel.

¹ Doch sehe ich das Nomen öhå auch im Verse abhi prå sthāta- öheva yajāim vii. 34, 5 (da das Opfer am Morgen begonnen wird, kann man ganz wohl sagen, der Tag stelle sich zum Opfer ein) die Padaverfertiger haben hierin offenbar die Partikel öha gesucht, was jedoch schon aus dem Grunde unzulässig ist, weil die Partikel öha so viel ich weiss nicht am Versanfang erscheinen kann, und daher auch nach der Casur einer Dvipadāvirāj jedenfalls als eine sehr gewagte Licenz aufgefasst werden müsste

<sup>(</sup>Fortsetzung folgt)

## Das Pehlevisuffix &.

Von

## Dr. J. Kirste.

1. Die Parsen lesen dieses Suffix ment und die europäischen Gelehrten die sich zuerst mit dem Pehlevi beschäftigten, wie Ax-QUETIL, DE SACY, SPIEGEL, MORDIMANN II. A. sind ihnen hierin gefolgt. Eine wissenschaftliche Begründung dieser Lesung wurde erst in neuester Zeit von Casarfelli (Bab, and Orient. Rec. 1888, II, 129) versucht. Andere Gelehrte, wie Noldere und Darmesteter, halten das Suffix hingegen für eine Nebenform des emphatischen - und umschreiben es folglich mit a. Gegen die erste Anffassung spricht als Hauptgrund die Thatsache, dass im Sasaniden-Pehlevi nicht (6), d. h. men, sondern das einheitliche Zeichen  $\alpha$  die Stelle des Büchersuffixes & vertritt. Gegen die Lesung a lasst sich hinwieder geltend machen, dass kein Grund ersichtlich ist, weshalb eine Auzahl von Wörtern beständig -, andere Worter ebenso bestandig 🖝 zu sich nehmen, abgeschen von der Schwierigkeit dem buchstabenarmen Pehlevi zwei Zeichen mit dem Lautwerthe a zu vindiciren. Angesichts dieser Sachlage ist es begreiflich, dass neuerdings einer der gewiegtesten europäischen Kenner des Pehlevi sich folgendermassen ausspricht: "On consideration of all these facts it appears almost certain that this Pahlavi final compound in Semitic words cannot stand for an original -man, but very probably represents some such sound as -â or -âh,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bezüglich meiner Umschreibung des Pehlevi bemerke ich, dass ich um die Längezeichen zu ersparen, die nicht geschriebenen Vocale durch e wiedergebe. Wiener Zeitscht i d kunde d. Meigen! 111 lbd.
24

314 J. Kirste.

though it may still be desirable to adhere to the traditional reading -man, until the correct sound is ascertained with greater certainty." (West in den Sitz,-Ber. d. bair. Ak., München 1888, 1, 411.)

- 2. Vor Allem ist zu bemerken, dass die Lesung men in jenen Fällen unstreitig die richtige ist, in denen das in Rede stehende Suffix an iranischen Wörtern einem neupersischen من والمعالمة والمعالم
- 3. Wie steht es nun aber mit dem Suffixe, wenn wir es nicht an iranischen, sondern au semitischen Wörtern finden? Da in der aus dem Semitischen eutlehnten Präposition & insehr. (4), die Ligatur men zu lesen ist, gerade so wie bei dem iranischen Pronomen der ersten mit dem chald. من Person &, np. من. da ferner die Adverbien والمع nnd به mit dem chald. מַמָּק und dem assyr. *mannan* zusammengestellt worden sind, so könnte es in der That scheinen, dass wir auch das semitische & als men zu lesen und zu erklären haben, und diese Consequenz ist in der That von Casartelli (s. den oben citirten Aufsatz) gezogen worden. Aber schon die Schwierigkeit, für das men eine befriedigende Erklärung zu finden, wenn es am Ende von Substantiven - und dies ist gerade der hänfigste Fall - wie z. B. in fo, bermen (Sohn), ro, gedmen (Majestat) steht, muss zu Zweifeln Anlass geben, Casartelli's Hypothese, aus den beiden Adverbien tamman und manman ein Suffix man zu gewinnen, das beliebig an Substantiva antreten konnte in der Art wie das assyrische ma in sar Assur-ma (König von Assyrien),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das ans dem inschriftlichen  $\Sigma$  entstandene  $\omega$  umschreibe ich mit dem von Hubschmann wieder zu Ehren gebrachten, im Spanischen, Altslovenischen und Russischen ungefahr denselben Lantwerth repräsentirenden x (Die Umschr. d. iran. Spr. 1882, 6.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das mittelpersische men macht es mir zweifelhaft, ob die neupersische Form auf das altpersische taumā (Darmesteter, Et. Ir. 1, 261) zurückgeht; Mordtmann's Lesung ist jedoch unsicher.

scheint mir aus dem Grunde misslich zu sein, weil das Pehlevi nur schon vorhandenes Material verwendet, aber nicht selbst schöpferisch auftritt. In einem noch ungünstigeren Lichte erscheint jedoch diese Hypothese, wenn wir die inschriftlichen Formen, die den Bücherformen we und wentsprechen, in Betracht ziehen. Wäre ihr Schlussbestandtheil men zu lesen, so unissten dieselben wir und wo geschrieben sein; dies ist aber, wie bekannt, nicht der Fall; sie erscheinen viehnehr als wob und wo. Wir nuissen daher vor Allem über den Lautwerth dieses wund sein Verhaltniss zu wiss Klare kommen.

4. Was zunächst das letztere betrifft, so ist durch Olshausen (Berlin, Monatsh, 1880, 903) und West (Ind. Ant. 1882, xi. 226) der Weg vollkommen sicher gestellt worden, auf dem das inschriftliche 

zum handschriftlichen € wurde Bezeichnen wir, um die einzelnen Etappen so klar als möglich zu machen, die Endpunkte der Linien, aus denen die inschriftliche Figur sich zusammensetzt, mit Buchstaben

, so gemigt ein Blick auf das Facsimile der Inschrift von Hajiabad, das Westergaard seiner Ausgabe des Bundehesh beigegeben hat, um zu erkennen, dass zuerst die Linie a. b., c gezogen und dann  $b,\ d$  angesetzt wurde. Die nächste Phase entstand dadurch, dass man von a bei b angekommen nach d führ und von hier wieder nach b zurück, um nach c zu gelangen, etwa: $oldsymbol{arphi}$  Eine leicht begreifliche Folge dieser Tracirung war das Entstehen einer Schleife bei  $d_{\gamma}$  wodurch wir zu der auf den Münzen gewöhnlichen Form & kommen. (Man sche die Abbildungen von Mokerwann, ZDMG vm. Taf. ix, 28, 32-35) Schliesslich wurde der linksseitige Haken gerade gestreekt, so:  $\pmb{\xi}$ , wodurch die Figur vollkommen mit dem aus  $\pmb{\gamma}$ , m und ), a zusammengesetzten Zeichen & zusammenfiel. Auf den Sasanidenmünzen findet sich, wie sehon Dons (Bull, de l'ac, de S' Pet, 1858, xv. 206) bemerkt hatte, diese letzte Etappe noch nicht; sie ist nach Mordtmann (ZDMG, xxxiv, 129) dort erst in nachislamitischer Zeit eingetreten. In den Handschriften ist jedoch, soweit ich bei meiner beschränkten Kenntniss derselben urtheilen kann, kein Unterschied zwischen dem &, welches aus & entstand und dem &, das eine Ligatur 316 J. Kirste.

aus (b vorstellt, zu bemerken und daraus erklärt es sich, wieso die Parsen, ohne Rücksicht auf den zweifachen paläographischen Ursprung des Zeichens 6, dasselbe in beiden Fällen men lesen.

5. Nicht so leicht, als die Beziehung des a zu &, ist das Verhältniss des ersteren zu dem ihm zu Grunde liegenden semitischen Buehstaben aufznklären, obgleich auch hier schon das Richtige von einem der namhaftesten Forseher ausgesprochen worden ist. Im sogenannten Chaldäo-Pehlevi wird das Zeichen 🦝 des Sasaniden-Pehlevi durch ein anderes Zeichen, nämlich et ersetzt, dessen Identität mit dem syrischen 

wohl keines weiteren Beweises bedarf: es genügt dazu, auf das von Levy (ZDMG, xxi, 462) Gesagte zu verweisen. Derselbe Gelehrte macht ferner auf die interessante Thatsache aufmerksam, dass sehon im Altaramäischen eine doppelte Form des 🛪 im Gebrauche war und dass die von ihm auf den ältesten Pehlevimünzen entdeckten Formen diese Doppelheit, die sich in den beiden Zeiehen and H wiederspiegelt, noch erkennen lassen. (Man vgl. die von ihm beigegebene Schrifttafel.) Woher kam es nun, dass diese vom paliographischen Gesichtspunkte aus vollkommen gerechtfertigte Gleichung inschriftlich  $\sim$  (die Chaldäo-Pehlevi Form  $\leftrightarrow$  interessirt uns hier weiter nicht) = semitischem = von einigen Forschern verkannt wurde? Es können dafür mehrere Gründe angeführt werden. Erstlich wird ein anderes Zeichen, das aus dem semitischen H, inschriftlich 💸 hervorgegangene handschriftliche 🍎 im Sinne des semitischen ⊼ verwendet: während es auf der anderen Seite auch das ÷ zu repräsentiren hat, in Folge dessen es im Neupersischen in dreifacher Weise umschrieben wird, so in خوصرو ,محمد بهرام (vgl. Mordtmann, ZDMG, xix, 388). Die Ableitung dieses consonantischen - aus der aramäischen Form des # (man sehe die Tafel Levy's, ZDMG, xxi) kann jedoch keinem Zweifel unterliegen, da schon de Sacy (Mém. sur quelques antiqu. de la Perse, p. 171, pl. vn) und Tychsen (Comm. soc. Gætting, 1813, n. T. n) das Richtige gesehen hatten. Ein anderer Grund, dass man das sasanid. 🗲 das Chaldão-Pehlevi N dem 🗖 und nicht dem a gleichsetzen zu müssen glaubte, war der, dass man das letztere in einem in der Version B der Hajiabad-Inschrift zweimal

vorkommenden Zeichen zu entdecken glaubte, nämlich in den Worten קדמה (Zeile 5) und הקאימיה (Zeile 12). Dass jedoch das erste Zeichen des ersten und das zweite des zweiten Wortes ein p und nicht ein n ist, tolgt aus der Etymologie der beiden Worte; sie sind von קום und קום und קום abzuleiten (West, Ind. Ant. 1870, iv. 373). Der gerügte Fehler wurde von Lenormant (Journ. As. 1865, II, 187, siehe besonders Tafel IV, p. 218) und Thomas (J. R. A. S. 1868, m, 314 folg.) begangen. Durch die Verkennung des klaren Verhältnisses  $m{\kappa}=\pi$  und  $m{\Sigma}=\pi$  musste natürlieh eine vollständige Verwirrung eintreten. So lässt Lexormant auf seiner Tafel i die Colonne für a ganz leer und ebenso geschicht dies theilweise auf der von Hubschmann seinen Iranischen Studien (K. Z. xxiv) beigegebenen Tafel 1. Die Gleichstellung des 🗲 mit 🙃 statt mit 7, findet sich auch bei Darmestetter (Et. Ir. 1, 16) und Thomas J. R. A. S. 1850, xn. Tafel), welch letzterer ausserdem  $\boldsymbol{\alpha}$  durch  $\boldsymbol{\gamma}$ wiedergibt und als Vertreter des z die Ligatur z, d. h. &v ansieht (J. R. A. S. 1868, m. 314; 264). Der Klarheit wegen stelle ich hier nochmals die Vertreter des ersten, fünften und achten Buchstaben des semitischen Alphabets zusammen:

| Aramäisch |   | Pehlevi      |               | Lautwerth |
|-----------|---|--------------|---------------|-----------|
|           |   | hischarite a | Handschrifter |           |
| 1.        | X | 77           | ĸ             | 11        |
| 5,        | 1 | æ            | Æ             | le        |
| 8.        | Н | ~            | ı             | .13       |

Schliesslich bemerke ich, dass, wie das Chaldão-Pehlevi & eine uberraschende Achnlichkeit mit dem syrischen z zeigt, so auch das consonantische z der Handschriften merkwürdig mit dem entsprechenden syrischen zusammenstimmt. Ist dies reiner Zufall?

6. Die palaographische Untersnehung führt also dazu, in dem Suffixe  $\mathbf{f} = \mathbf{c}^{t}$ , den Vertreter eines semitischen  $\pi$  zu suchen und wir müssen darnach die oben unter 3. besprochenen zwei Adverbien  $\mathbf{f}^{t}\mathbf{e}$  ( $\mathbf{c}^{t}\mathbf{e}$ ) und  $\mathbf{f}^{t}$  ( $\mathbf{c}^{t}\mathbf{e}$ ) mit  $\mathbf{c}^{t}\mathbf{e}$ , resp.  $\mathbf{c}^{t}\mathbf{e}$ , aber uicht, wie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Suffix  $f = \mathcal{R}$  ist pach dem oben Gesagten strong von  $f = \{b \mid z \text{ is scheiden.}\}$ 

318 J. Kirste.

CASARTELLI, mit per und per umsehreiben, wodurch allerdings die Hypothese dieses Gelehrten ihren Boden verliert. Aus unserer Umschreibung ergiebt sich auch eine befriedigende Etymologie, da das erste Wort offenbar mit ehald.

7. In den beiden soeben berührten Fällen ist & (%) nicht eigentlich Suffix und wir haben sie nur deshalb zuerst besprochen, da sie von dem genannten Gelehrten zum Ausgangspunkte seiner Erklärung des Suffixes & gemacht worden waren. In Consequenz des von uns Ermittelten müssen wir nun aber auch die aus dem Semitisehen entlehnten Substantiva, an denen das in Rede stehende Suffix erscheint, als mit ה gebildet ansehen. so: או, ההה (bereh): ברה (bereh): ברה (bereh): ברה (gedeh), 1 good, Aue: (nepšeh) u. s. w. Die Erklärung dieses zugesetzten ¬ gibt das Syrische. Sehr häufig tritt nämlich in der Genitivconstruction das Possessivpronomen der dritten Person a an das determinirte Nomen, ein Pleonasmus, für den ich sogleich einige Analogien beibringen werde. Also z. B.: 12. 25, breh dallāhā (der Sohn Allahs, eigentlich: sein Sohn, [der] des Allah), مناف مهم gadeh demalkā (die Majestät des Königs, eigentlich: seine Majestat, [die] des Königs). Diese Zusetzung eines Possessivpronomens vergleicht sich deutschen und französischen Dialectwendungen wie: "dem Vater sein Haus-(statt: des Vaters Haus), "son chapeau à lui (anstatt: son chapeau). Es ist leicht erklärlich, dass durch die haufige Anwendung solcher Formen das zugesetzte Pronomen schliesslich die ihm innewohnende Bedeutung verlieren musste und zu einem blossen Determinativelement mit dem Werthe des Artikels herabsinken konnte, ahnlich wie der status emphatieus im Syrischen die beiden anderen status beinahe ganz verdrängt hat. Gadeh und breh bedenteten für den Sprechenden nicht mehr 'seine Majestat, sein Sohn', sondern 'die Majestat, der Sohn. Eine schlagende Analogie zu dieser Entwicklung bilden Ausdrücke wie: syr 🎉 ,der Herr, eigentlich ,unser Herr', hebr. ,Rabbi', dessen deutsche Uebersetzung "mein Herr in der Anrede ja auch mit Vernachlässigung des possessiven Sinnes des Pronomens gebraucht

<sup>1</sup> So umschreibt Noldeke (ZDMG XXXIII. 690 und Bezzenberger's, Beitrüge iv. 45) Auch Borl (John As. 1841. г. 650) gibt #У durch эл wieder

wird, gerade so wie das französische "Monsieur", das englische "Mylord", das hollandische "Mijnheer" oder wie "Madame, Madonna" u. s. w. Manchmal ist übrigens die Bedeutung des Pronomens nicht ganz verwischt, so in dem in der Version B der Inschrift von Hajiabad sich findenden atereh (Zeile 8), das ganz genau einem hebräischen zur entspricht und daher mit: "Eine Spur von ihm (nämlich dem Pfeile war nicht" zu übersetzen ist. Ebenso hatte vielleicht "von, nepseh, in dem Falle als es sieh auf einen Singular bezog, noch die Bedeutung "sich selbst".

- Anzahl von Worten, an denen das 5 bald fehlt, bald zugesetzt wird, ohne dass dies auf ihre Bedeutung einen Einfluss zu haben scheint. Dazu gehören 3 neben 2, ul oder ulch (Spiecie, Huzr. Gram. 67); aneben 3, len oder leneh; in neben 4, len oder leneh; in neben 4, and oder azdeh (Havo, ib. 86); bera oder heraeh; so neben 4, and oder azdeh (Havo, ib. 86); be, sem, für das spater immer 40, semeh gebraucht wird (West, J. R. A. S. 1870, iv. 379). Uleh bedeutete also ursprünglich zu ihme, leneh "für uns sich", heraeh "ohne ihm (est, semeh "sein Name und erst später nahmen diese Ausdrucke die Bedeutungen zu, für uns, ohne, Name an, gerade so wie 48 lereteh nur mehr "mit und gedmeteh, das in der Hajiabader luschrift. B. Zeile 5 vor einem Plural steht, "vor", aber nicht mehr "vor ihme bedeutet.
- 8. Wir haben auf Grund der palaographischen Ableitung des Suffixes  $\boldsymbol{\ell}$ ,  $\boldsymbol{\alpha}$ , dasselbe mit eh transcribirt und diesen Lautwerth<sup>4</sup> durch die morphologische Entstehung desselben bestätigt gefunden, es findet sich jedoch eine Reihe von Fällen, in denen es zweifelhaft scheinen kann, ob eh die durchgängige Aussprache desselben war Dass sich in der Version B der Hajiabader Inschrift geda (Zeile 14) gegenüber dem gedeh der anderen Version (Zeile 16) findet, kann allerdings gegen die von uns angenommene Aussprache nicht als Einwand

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ich stehe selbstverstandlich auf dem Boden der von Moracham (ZDMG, XXXIII, 137), F. MULLER (WZKM, II, 147) und di HARLEZ (Bab, and Or. Rec. 1, 49, 69, 93, 104) vertretenen Ausicht, dass die aus dem Semitischen entlehnten Worte im Pehlevi so ausgesprochen wurden, wie sie geschrieben sind.

geltend gemaeht werden, da hier versehiedene morphologische Bildungen (status emphaticus = substantivum cum suffixo), die beide ihre ursprüngliehe Bedeutung verloren haben, vorliegen. Anders steht es jedoch mit bereh (A, Zeile 3) gegenüber beri (B, Zeile 3). Ferner findet sich ein ähnliches Verhältniss bei dem auf den Sasanidenmünzen so häufigen 10, gedeh, das von Dors (Bull. de l'acad. de S' Pétersbourg 1858, xv, 216) mit kedi, das sich an Stelle des gewöhnlichen begi findet, zusammengestellt wurde. Dors nimmt kedi als das zu gedeh gehörige Adjectiv, da sich daneben auch xukedi findet, das Dorn (ib. 298) mit ελτυχής wiedergibt. Dagegen hat Haus (Essay 49) darauf aufmerksam gemacht, dass das durch kedi ersetzte Wort begi ein Substantivum ist, das im Griechischen mit hat; übersetzt wird. (Man vergleiche die ähnliche Verwendung von deva im Sanskrit.) Man könnte nun allerdings zur Erklärung dieses i neben eh auf die oben angeführten Beispiele, wie Rabbi, verweisen und darin das Suffixpronomen der ersten Person sehen wollen, es scheint mir jedoch eine andere Erklärung wahrscheinlicher zu sein. Wir finden nämlich das Zeichen f (v) als Vertreter eines semitischen langen ē in = chald. יָּבֶל, syr. אָבֶּ und in peneh (Hajiabader Inschrift B, Zeile 10), wenn dieses in der That, wie Haug (Essay 62) und West (J. R. A. S. 1870, iv. 375) vorgeschlagen haben, mit 📜 zu identificiren ist. Der Uebergang von eh in ē ist übrigens physiologisch so leicht erklärbar, dass es meiner Ansicht nach nicht allzu kühn sein dürfte, denselben für die beiden Worte berch und gedeh anzunehmen. Nach semitischer Manier wurde dann dieses lange  $\tilde{e}$  mit der mater lectionis y geschrieben. In diesem Sinne hat also die Ansicht Thomas' (J, R, I)A. S. 1852, xm, 376; 1868. m, 260), der by mit - transcribirt, ihre Berechtigung. Als Hauptgrund macht derselbe die graphische Identität von 🛊 (त) mit dem avestischen 🗸 und dem altphönikischen ฬ geltend. Die letztere Vergleichung hat bereits durch unsere paläographische Untersuchung ihre Widerlegung erfahren; die erstere be-

<sup>1</sup> Bezüglich des Wechsels von g und k vergleiche man  $\xi$ , zek, neben  $\xi$ , zeg, رفع g, german, d. h. kirman. Vielleicht ist dieser Wechsel aber blos graphisch, da man von  $\chi$  durch das in den Wiener Papyrus sich findende  $\chi$  zu g gelangen konnte.

darf noch einer Aufklärung. In der Zendschrift werden die langen Vocale, mit Ausnahme des  $\bar{a}$ , aus den kurzen durch Ansetzung eines Verlängerungsstriches gebildet, so: ', i: \(\delta\),  $\bar{a}$ ; \(\delta\),  $\bar{u}$ ; \(\ella\),  $\bar{u}$ ; \(\ella\),  $\bar{v}$ ; \(\delta\),  $\bar{v}$ ; \(\delta\), \(\delt

9. Mit den vorstehenden Erörterungen könnten wir strenge genommen unsere Untersuchung über das Suffix £, dem wir einen dreifachen Ursprung als men, als thematisches ch und als suffixales ch, in den letzteren Fallen dialectisch auch ē gesprochen, erwiesen zu haben glauben, für beendigt anschen; es könnte jedoch ein gewichtiges Argument gegen unsere Theorie deshalb erhoben werden, weil wir ein dem Semitischen entlehntes Verbum, das den Buchstaben £ enthalt und das in der Pehleviphrase eine grosse Rolle spielt, ausser Betracht gelassen haben, da man dasselbe (es wird £ geschrieben) als homan aufznfassen und zu erklären pflegt, während wir es, wenn anders wir nicht eine Inconsequenz begehen wollen, mit xexch oder xexē transscribiren müssen, da es in den Inschriften als æ25 erscheint. Es entspricht in seiner Anwendung ganz dem syrischen lev. Zur Feststellung der lautlichen Form dieses Verbums müssen wir vor Allem einige inschriftliche Formen herbeiziehen. In der

 $<sup>^1</sup>$  Deuselben Fehler begeht Danmesteten (\*Et. Ir. 1, 32), der  ${\color{blue} \overline{\alpha}}$  mit avest. §,  $\bar{u}$  gleichsetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ob das anlautende >> einem z oder z entspricht, hängt mit der Frage nach dem Verhältnisse von zu und zuz zusammen, die für das Pehlevi meht weiter in Betracht kommt.

322

<sup>1</sup> Die vorstehend angeführten Verba umschreibe ich der Roihe nach mit xezitunteni, remitunteni, keritunteni. moritunteni und sehe in dem schliessenden ; das Mittelghed zwischen dem altpersischen (tan.ay und dem neupersischen (tan.), d. h. langes ē oder ī. Man vergleiche מעס , spater ישר , spater מעס , später מעס , später מעס , später ישר , später , später

## Anzeigen.

Cheuk Mansour-Bey, Abdulaziz Kahll-Bey, Gabriel Nicolas Kahll-Bey et Iskender Ammoun Eugendi, Merreilles biographiques et historiques ou Chroniques du Cheikh Abd-el-Rahman el-Djabarti; traduites de l'arabe par —. T. i. n und in. Caire 1888—89.

Nicht nur die Türkei hat ihre jeune Turquie', sondern auch das schöne Nilland besitzt seine "jeune Égypte", und es ist höchst erfreulich, dass sie, für ihren vaterländischen Geschichtschreiber sieh erwärmend, das kühne Unternehmen begonnen hat, die grosse Chronik des Gabarty in französischer Bearbeitung herauszugeben. Der Regierung des Khediye aber macht es alle Ehre, dass sie dieses Unternehmen unterstützte, indem ein namhafter Betrag für die Druckkosten angewiesen wurde. Es ist dies eine allerdings späte Anerkennung der Verdienste eines bescheidenen, auspruchslosen, aber mit inniger Liebe seinem Vaterlande ergebenen Gelehrten, der ohne jeden Hintergedanken, ohne Ruhmsucht, ohne Aussieht auf Gewinn oder persönlichen Nutzen sein Leben einer schwierigen und zur Zeit, wo er lebte, nicht ungefährlichen Aufgabe widmete, indem er mit emsigem Fleisse und einer wirklich rührenden Einfachheit und Hingebung die Geschichte seiner Zeit und seiner Zeitgenossen sehrieb, und zwar, soweit dies eben möglich war, auch ,sine ira et studio, mit einer Unparteilichkeit, die oft unsere Bewunderung, immer aber unsere vollste Theilnahme beanspruchen darf. Denn ohne Gefahr war es nicht unter der Herrschaft der wilden Mamelukenhauptlinge zu schreiben, wo in Kairo neben den immer zu Gewaltthaten geneigten militärischen Machthabern noch der nicht zu unterschätzende Einfluss der türkischen Sultane sich geltend machte.

Es war also ein kühnes Unternehmen, auf das Gabarty seine ganze Arbeitskraft verwendete und das er auch mit nicht erkaltendem Eifer zu Ende führte.

Geboren im Jahre 1167 = 1754 Ch. und aus einer seit mehreren Generationen in Kairo ansässigen Gelehrtenfamilie entsprossen, die an der grossen Azhar-Moschee, der Hochschule mohammedanischer Studien, in wohlverdientem Ansehen stand, verfolgte auch unser Historiker die wissenschaftliche Laufbahn; er machte seine Studien an der grossen Moschee und fand nach Vollendung derselben die Aufnahme in die Corporation der Gelehrten, der Ulema, Auf Anregung eines der bedeutendsten Gelehrten jener Zeit, des Scheichs Mortadà, des Verfassers eines grossen arabischen Wörterbuches ( $T\hat{a}q$ al 'arus), begann er die Geschichte seiner Zeit zu schreiben. Der alte Orient ging damals in Trümmer und ans dem allgemeinen Verfall erhob sich eine neue Welt. Die letzten Mameluken-Beys lagen miteinander in stetem Kampfe und die Centralregierung in Constautinopel war zu schwach, der chronisch gewordenen Anarchie Einhalt zu thun. Da fahr wie ein Blitzstrahl die französische Expeditiou hinein. Alles das sah Gabarty als Augenzeuge und führte hierüber mit Sorgfalt Vormerkung und Tagebuch. Er ward Mitglied des Grossen Rathes, den Bonaparte in Kairo ins Leben rief. † Dann kam nach Vertreibung der Franzosen abermals die türkische Herrschaft und mit ihr begann bald eine ueue Zeit für Acgypten, indem der rücksichtslos energische Mehmed Aly sich mehr und mehr der Herrschaft bemächtigte und schliesslich die umunschränkte Macht an sich zu reissen verstand. In dem Palaste Mehmed Alys bekleidete Gabarty zuletzt ein kleines Amt und hierin ereilte ihn auch der Tod, denn, als er Nachts, 27. Ramadân 1237 = 18. Juni 1822, aus dem Palaste in Shubra in die Stadt zurückritt, ward er überfallen und erdrosselt. Man fand seinen Leichnam au den Fuss seines Esels festgebunden. Es liegt also zweifellos ein Racheact vor, über dessen Urheber nichts bekannt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach Vertreibung der Franzosen schrieb er über diese Epoche ein Buch, das schon längst in franzosischer Bearbeitung erschienen ist

Der Tod des armen Gelehrten brachte ihm reichlich das ein, was er im Leben verdient hätte, namlich die Anerkennung seiner Landsleute. Sein Geschichtswerk ward eifrig durch Abschriften vervielfältigt, aber die Regierung Mehmed Alys und seiner Nachfolger suchte dies nach Möglichkeit zu verhindern, die Handschriften zu beseitigen und verbot sogar die Drucklegung. Der Schreiber dieser Zeilen hörte dies wiederholt in Kairo und kann es mit Bestimmtheit versichern für die Zeiten des so viel mit seinem Liberalismus flunkernden Vice-Königs Ismaïl Pascha. Erst unter dem milden und wohlwollenden, jetzt regierenden Khedive Tewfik Pascha ward der arabische Text in vier Quartbänden in Druck gelegt und jetzt erscheint hievon die französische Uebersetzung, welche diese Anzeige veraulasst,

Bevor ich hierüber einige Worte sage, möchte ich in Kürze den Geist des Werkes kennzeichnen.

Gabarty ist durch und durch in seinen Auschauungen der echte und unverfalschte Typus des ägyptischen Kleinbürgers, des ehrsamen Mitgliedes der Gelehrtenzunft von Kairo. Daher fehlt ihm auch jede höhere, historische Auffassung und Beurtheilung der Ereignisse: er steht desshalb auch auf streng mohammedanisch-rechtglänbigem Standpunkte. Aber er ist ein durchaus rechtliebender, ehrlicher, wahrheitsgetreuer Charakter. Darch eine umfassende Belesenheit der ihm in Kairo zugänglichen arabischen historischen Literatur hat er sieh einen guten Ueberblick über die ältere Geschichte der arabischen Länder und Aegyptens erworben, wie aus der allgemeinen Einleitung seines Werkes ersichtlich ist. Er schreibt daher auch in dem einfachen, ungekünstelten Style der alten Chronisten Seine Sprache und Darstellung ist im Ganzen fern von Uebertreibung, desshalb auch nicht selten ans Vulgäre streifend. Er erzählt das was er gesehen und gehört hat, und halt auch nicht mit seinem Urtheil zurück. Auch schriftliche Aufzeichnungen benützt er: so gibt er gleich im ersten Baude zahlreiche Auszüge aus den Gedichten eines kurz vor seiner Zeit gestorbenen Gelehrten, des Scheichs Hasan elḥigâzy, der die Tagesereignisse zum Gegenstande seiner Verse machte. Aber auch

die amtlichen Verfügungen, die Regierungserlässe und Kundmaehungen verabsaumt er nicht zu besprechen. An Muth seinen Tadel und seine Missbilligung auszudrücken, oft in recht herben Worten, fehlt es ihm nie. Besonders gilt dies von den drückenden Steuern und der fiskalischen Ausbeutung Aegyptens durch Mehmed Aly, der auf diese Art sich die Mittel verschaffte, um seine grossartigen politischen und reformatorischen Pläne zu verwirkliehen.

Einen sehr grossen Raum nehmen die Biographien ein; darunter sind die von politischen Männern zum Theile sehr werthvoll, nur die der Gelehrten und Literaten sind meistens unbedeutend. Gabarty widmet oft der literarischen Thätigkeit von ganz obseuren Professoren der Azhar-Moschee, oder anderen Schriftstellern von Kairo viel zu viel Beachtung, er zählt ihre Schriften auf und gibt Auszüge aus ihren Gedichten. Für den europäischen Leser ist das meiste davon ungeniessbar. Dem Orientalisten von Fach und dem Culturhistoriker bietet auch dieser Theil des Buches manches Gute.

Hiemit dürfte eine ziemlich zutreffende Skizze des Werkes gegeben sein und jedenfalls genügt das Gesagte um darzuthun, dass es eine verdienstliche Arbeit ist, welche von den jungen Kairiner-Literaten in Augriff genommen worden ist. Die Schwierigkeiten sind auch nicht zu unterschätzen. Nicht blos der bedeutende Umfang ist es, den ich meine, sondern auch die sprachlichen Hindernisse, die zu überwinden sind. Gabarty gebraucht oft veraltete locale Ausdrücke. Zur Zeit, in der er schrieb, war die ganze Verwaltung Aegyptens, die Militär- und Civiladministration, türkisch; alle amtliehen und militärischen Titel, viele technische Ausdrücke waren der türkischen Sprache entlehnt. Seitdem hat sich das alles geändert und ist das meiste in Vergessenheit gerathen. Die ägyptischen Uebersetzer haben daher hier mit fast ebenso grossen Hindernissen zu kämpfen wie der nächstbeste europäische Gelehrte, welcher den Text des Gabarty liest. Ausserdem hat es der Wechsel der Zeiten mit sich gebracht, dass die jungen Aegypter in Kairo, seitdem sie europäische Sprachen, besonders frauzösisch studiren, mehr Gewicht auf diese legen als auf den Unterricht in ihrer Sprache. Sie sind in der modernen fran-

zösisehen Literatur belesener als in der altarabischen. Es tritt daher ab und zu in der Uebersetzung ein gewisser Mangel an philologischer Schulung hervor. So liest man 1, S. 32 Asad-cl-Din Chircawa statt Shyrkuh; die Uebersetzer kannten offenbar den Namen nicht, der jedem europäischen Orientalisten wohl bekannt ist. Die Transcription der orientalisehen Eigennamen ist also oft ungenau, so z. B. 1, S. 157 irrig Korachi statt Khorachi (خرشي); auch ist manchmal die Uebersetzung ungenau, so z. B. 1, S. 157 heisst es von Ibn Hagar al 'askaâny: ,qui lui-même avait reçu son diplôme de l'imam el-Bokhari' es muss heissen: ,qui lui-même fait remonter ses traditions à l'imam el-Bokhari'. 1, S. 159, Z. 3 heisst es: ,Il enseigna les théories de Abu Osman'u. s. w. Es ist zu verbessern: "Il enseigna les traditions d'après' etc. Hie und da sind Stellen des Textes ausgelassen, so z. B. 1, S. 119 zwischen den Versen 6 und 7 des Gedichtes des Scheich Hasan elhigâzy zwei Verse; so anch 1, S. 150, Z. 17 (Text 1, 62), wo nach den Worten Moallem Daoud hinzuzufügen wäre: le chef du bureau des poids et mesures à Arkânah. 1, S. 182 ist der Büehertitel ungenau transcribirt; er lautet im Text (1, S. 75): لقطة العجلان في تعريف النقيضين والضّدين والخلافين لتعليف die Transcription des Arabischen nicht immer genau, so z. B. Chatbya statt Chátibiyah, Rhabia statt Raḥābiyah; auch bei gewölmlichen Wörtern kommt dies vor. z. B. agazah (1, S. 159) statt igâzah.

Wenn hier diese kleinen Ausstellungen, die allerdings noch stark vermehrt werden könnten, gemacht werden, so geschicht dies nicht, um den Uebersetzern den Lohn des Dankes zu sehmälern, sondern nur um sie anzueifern, in den weitern Bänden auch solche Mängel nach Möglichkeit zu vermeiden.

Einen Wunsch hätte ich noch; es ist der, dass in den folgenden Bänden bei der Anführung von minder bekannten Ortsnamen oder Titeln von militärischen oder bureaukratischen Würdenträgern einige Worte der Erklärung in den Noten beigefügt würden, bei den Ortsnamen über die Lage, bei den officiellen Titeln über die amtliche Stellung der bezüglichen Person

Das Werk ist der Mühe werth, die darauf verwendet wird und desshalb wollen wir auch, dass es in den weiteren Bänden möglichst fehlerfrei hergestellt werde.

In dieser Hoffnung wünschen wir dem schwierigen Unternehmen den besten Erfolg und ununterbrochenen Fortgang.

Wien, 17. October 1889.

A. v. Kremer.

Rudolf Hoernle, The Uvāsaga-dasāo or the religions profession of a Uvāsaga expounded in ten lectures, being the seventh Anga of the Jains, edited in the original Prākrit with the Sanskrit commentary of Abhaya-deva and an English translation with notes; published for the Bibl. Ind., Calentta 1885—1888.

So reichhaltigen Aufschluss auch dieser Titel über das aus verschiedenen Theilen zu xvi, 168, 74 und xiv, 172, 92 Seiten bestehende Werk ertheilt, der Schlussabschnitt hat darin keine Berücksichtigung gefunden; und doch finden sich in diesem (vor dem auf die Seiten 61-89 entfallenden Index) drei Appendices, welche für manche Leser die meisten Anziehungspunkte bieten dürften. Wir wenigstens gestehen, namentlich aus den ersten beiden dieser Excurse, sehr viel Anregung geschöpft zu haben, und es darf wohl gesagt werden, dass sie als Ergänzung der von Jacobi in der Einleitung zu seiner Uebersetzung des Ācārānga<sup>1</sup> gegebenen Ausführungen über Mahāvīra's Leben und Lehre eine allgemeine Beachtung verdienen. Diese allgemeine Beachtung möchten wir so sehr im weitesten Sinne beansprucht wissen, als wir sie von allen denjenigen erwarten, die irgendwie für Belehrungen über die Entstehungsgeschichte des Buddhismus einen empfanglichen Sinn haben. Es handelt sieh hier ja nun freilich in erster Linie nicht um die Person Buddha's selbst, sondern viehnehr um seine beiden Zeitgenossen und Gegner Mahāvīra und

<sup>1</sup> Sacred Books of the East, vol axii

Gosāla. Da diese aber mit Buddha zusammen als die Hanptvertreter der altindischen Reformation, welche sich gegen den im Ritualismus verknöchernden Brahmanismus wandte, angesehen werden dürfen, so verspricht Alles, was über jene Beiden bekannt wird, gleichzeitig dem Wissen von Buddha zu Unte zu kommen, indem über die ganze Gedankenwelt von Buddha's Zeit eine Klarheit verbreitet wird, welche selbst die ungeheure Schriftenmasse der Buddhisten bei der nothwendigen Einseitigkeit der Berichterstattung und der Voreingenommenheit des Standpunktes nicht zu bieten un Stande ist. In der Auffassung und Darstellung des Buddhismus ist so auch nach Massgabe des Bekanntwerdens zeitgenössischer Gedankensysteme ein fortwährender Wandel und eine wachsende Vertiefung zu bemerken. Wenn anfänglich die Entstehung und Entwicklung jener Religion als eine Einzelerscheiming behandelt werden innsste, so beleuchtete bald ein berufener Forscher — Oldenberg's Namen zu neimen, ist eigentlich eine Ueberflussigkeit — den Zusammenhang und das geographisch-ethnische Verhältniss zwischen dem Ur-Buddhismus und dem theosophischen Speculationsreichthum des vorangegangenen und zeitgenössischen Brahmanenthmus. Dann kam in der oben schon rühmend erwähnten Einleitung von Jacob die Confrontirung von Buddha's Lehre und Leben mit dem Denken und Handeln Mahāvīra's, des Begründers der augenblicklich noch in Indien einige Millionen Bekenner zählenden Jaina-Religion. Schliesslich wäre also nunmehr auch Gosāla in den Kreis der Betrachtungen zu ziehen.

Gosāla's Anhänger sind nun zwar schon seit Langem ausgestorben und auch deren Texte sind jedenfalls ebenso lange unwiederbringlich verloren gegangen, da sie wahrscheinlich nie eine schriftliche Fassung, die ja auch bei den Buddhisten und Jinisten erst Jahrhunderte nach dem Hinscheiden der Meister eingeführt wurde, erlebt haben. Aber — so sehr hiedurch die im Vorhergehenden eröffnete Aussicht auf eine nochmalige Erweiterung des Ueberblicks über Buddha's Zeit den gespannten Erwartungen entzogen wird — das Wenige, was die Buddhisten und die Jaina selber über des Gosāla Weltanschauung und Wirksamkeit berichten — dies ist es,

was Hoernle in den genannten beiden Exeursen aus verschiedenen Quellen zusammenzustellen sich bemüht — bleibt doch für die indische Religionsforsehung ein höchst beachtenswerther Gewinn; denn es lässt auf alle Fälle eine bestimmte Persönlichkeit erkennen, deren Züge durch sorgfältige Vergleichung der beiderseitigen Angaben von Buddha's und Mahāvīra's Anhängern sich bis zu einem hohen Grade von Genauigkeit ermitteln lassen. Hoernle hat der Aufgabe der Porträtirung mit größerem Glücke als Rockhell, Benyig Nanjo und der Schreiber<sup>1</sup> dieser Zeilen gerecht werden können, indem mittlerweile Buddhaghosa's Commentarstelle veröffentlicht worden ist, welche die oft gänzlich dunklen Ausdrücke des buddhistischen Originals<sup>2</sup> in erfreulichster Weise erhellt. Beispielsweise ergibt sich, dass Gosāla's chal abhijātiyo auf cine Eintheilung der Menschen in seehs Klassen Bezug nehmen, wobei der natürlich einseitig von Gosāla's Standpunkt aus bestimmte sittliche Werth der Person den Eintheilungsgrund abgibt:

- 1. Die schwarze Klasse *(kanhâbhijāti)* bilden Metzger, Jäger. Diebe, Mörder und ähnliche Leute.
  - 2. der dunklen Klasse (nilâble) gehören die Buddhisten an.
  - 3. der rothen Klasse (lohitábh\*) die Jinisten,
- 4. der gelben Klasse *(haliddåbh\*)* die Laien unter Gosāla's Auhängern,
- 5. der weissen Klasse *(sukkâbh\*)* die Asketen unter Gosāla's Anhängern,
- 6. der gauz weissen Klasse (paramasukkâbh<sup>o</sup>) Gosāla selbst und einige Auserwählte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Rockhill's Life of the Buddha (Trübber's Oriental Series, 1884), р 249 ff und (Nanjo) 256 f Die beiden verehrten Freunde möge auf diesem Wege ein herzlicher Gruss im fernen Oriente erreichen! Auch eines dritten Anwohners des grossen Oceans. Авиния's von Roshnoun, sei hier in der orientalischen Zeitschrift seiner Vaterstadt liebend gedacht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dass Hoerne anderseits im Gegensatz zu uns das Original nicht hat kennen lernen können, ist überraschend Grimblot's Sept Suttas Pälis und Burnour's Lotus de la bonne Loi würden ihm Text und Uebersetzung geboten haben

Der Kenner des Jinismus wird sofort gewahr, dass diese ganze Unterscheidung nur eine selbständige Verarbeitung eines dem Gosāla von seinem ursprünglichen Lehrer und nachherigen Gegner Mahāvīra überkommenen Gedankens ist, welcher in der jinistischen Dogmatik als die Lehre von den sech silesāt genannten) Farben-Abstufungen erscheint. Anscheinend hat dieselbe sieh an die vor 2400 Jahren jedenfalls noch viel auffallendere Farben-Verschiedenheit zwischen der arischen, halbarischen und antochthonen Bevölkerung Indiens angelehnt.

Ursprünglich ist die Sechstheilung von Mahavira gewiss nur bei einer moralischen Betrachtung in der Form und in dem Sinne eines Gleichnisses vorgetragen worden. Es kann nämlich bei der Art der Ueberlieferung oft mur geahnt werden, was sich an echten Aussprüchen des Meisters hinter dem schematisirenden Lehrton der Schultexte verbergen mag. Im Allgemeinen hat zwar als echter Inder gewiss schon Mahavira beim Sprechen weit öfter die theoretische als die erzählende Form gewahlt. Gleichwohl bleibt es wahrscheinlich, dass, selbst wenn seine Jünger und Verehrer eine Bergpredigt zu hören bekommen hatten, wir gewiss bloss einerseits in legendarischen Sammlungen eine mit vielen Einzelschilderungen geschmückte Erwähnung davon, dass der Herr auf dieser oder jener Anhöhe eine erbauliche Ausprache (dhamma-kahā) hielt, finden würden, andrerseits in dogmatischen Compendien eine nüchterne "Eintheilung der Seligen in verschiedene Klassen zu erwarten hätten. Und was ware da ans der Ummittelbarkeit und dem Tiefsinn des anfänglich Gegebenen geworden! Man reconstruire sich darmeh aus den langweiligen Classificationen von Sthan, iv, 4 die Gleichnisse von den Körben, von den Fischen, von den Kugeln, von den Geflechten. Andere Stellen werden noch Weiteres dieser Art bieten. Nur die Jūātā-Dharmakathā, eine schon früh gemachte Sammlung einzelner "Gleichnisse und Predigten" hat den ursprünglichen

 $<sup>^1</sup>$  Ob als Synonym von  $abhij\bar{a}ti$  dieser Terminus nun eher als bisher eine Ableitung ermöglicht?

 $<sup>^2</sup>$   $n\bar{a}y\bar{a}$  (Plural zu  $ny\bar{a}ya$  , Gleichniss') und  $dhammakah\bar{a}o$ ; der Titel des Werkes ist also wie der eines andern ( $pa\mu h\bar{a}$ - $v\bar{a}yara\mu\bar{a}im$ , "Fragen und Antworten") durch

Lehr-Charakter ziemlich unverfälscht bewahrt und enthält zum Beispiel mehrere Gleichnisse in Erzählungsform, darunter eines, welches sich inhaltlich mit dem von den anvertrauten Pfunden des Neuen Testamentes deckt.

Im Uebrigen möchten wir nun aber Gosāla nicht als geringfügigen Nachtreter Mahāvīra's behandelt wissen. Gerade die Selbständigkeit in der Auffassung und Darstellung verwandter Gedankenreihen wird ihn mit seinem einstigen Lehrer entzweit haben und wenn uns sehon gegenüber dem Idealisten und Dialectiker Buddha die sehr ins Einzelne ausgebildete Naturlehre Mahāvīra's mit der Eintheilung aller Wesen in 24 Entwicklungsstufen und mit den fünf kosmologischen oder ontologischen Principien als Zeichen eines in seiner Culturungebung beachtenswerthen Realismus erscheint, der wegen der gleichzeitigen Hochhaltung der Askese (die auch Gosāla beibehält) dem Vorwurf der Leichtfertigkeit nicht ansgesetzt ist,<sup>2</sup> so berührt Verbindung zweier Nominative entstanden; so auch idlimā-barhis "Brennhölzer und Opferstreu".

- <sup>1</sup> Hierüber demnächst Näheres in den Abhandlungen des vur. Orientalisten-Congresses.
- <sup>2</sup> Was dagegen die Jaina von dem bequemen Leben der die Askese verwerfenden Buddhisten für eine Meinung haben, mag folgende Strophe lehren, die wir dem Commentare zu Sthän vm entnehmen:

melvi sayya, pratur utthaya peya, bhaktam madhye, parakam caparahne, drakshakhandam sarkara cardharatre mokshas cante Sakyaputrena drshtah.

"Ein weiches Lager, Früh beim Aufstehn dann ein Trunk, Mittags die Mahlzeit, Abends wieder was zu trinken, bei Nacht noch Süssigkeiten und zum Schluss Erlösung: so hat's der gute Śākya-Sohn sich ausgeheckt."

Diese nicht mehr zu überbietende Ironie wird ab und zu nicht ganz unberechtigt gewesen sein, da wir selbst in der buddhistischen Literatur ähnlichen Auffassungen begegnen. In Mahāv. 1, 62 sagt sich Einer: ime kho samaņā Sakyaputtiyā sukhasīlā sukha-samācārā su-bhojanāni bhuūjitvā nivātesu sayanesu sayanti. Und im tibetischen Dulva heisst es (nach Feer's Uebersetzung von Czoma Korösi's Auszügen) an einer Stelle [Annales du Musée Gnimet, 11, p. 159]: "Un Tīrthika entre une fois, le 14 du mois, jour de la confession des Bouddhistes, dans leur Vihāra, admire leur ameublement et leur genro de vie, et dit: Les Bouddhistes nous surpassent pour l'amenblement et le bien-ètre; mais nous les surpassons en religion et en moralité.

Die im Vorigen mitgetheilte Samskrt-Strophe steht in der Erklärung zu einer Stelle, nach welcher die Buddhisten als die fünfte der acht Klassen von kriyā-vādinas

es unsere Zeit vielleicht noch sympathischer, bei Gosäla neben der anscheinend wieder auf Mahavīra's Schulung mittelbar zurückgehenden Bevorzugung der Naturlehre auch einen Determinismus vorzufinden, der in der Seelenlehre den dynamischen Vorstellungen gegenüber die mechanischen Bedingungen des Werdens in den Vordergrund gerückt hat. Wir müssen es uns nun zwar hier versagen, die Beziehungen von Gosāla's Weltanschaunng zu derjenigen Mahāvīra's und im Ferneren ihr Verhältniss zum Buddhismus weiter zu verfolgen; es genüge, dass wir in einem demnächst dieser Besprechung nachfolgenden Excurse noch einige ferner abliegende Jaina-Nachrichten über Gosäla zusammenstellen: Hogasta hat nämlich bei seiner verhältnissmässig noch jungen Beschäftigung mit dem Jinismus vorerst nur das zunächst Liegende, allerdings Wichtiges, aufzufinden vermocht. Vielleicht lässt sich ansser ums noch ein Kenner der buddhistischen Literatur herbei, auch aus deren Reichhaltigkeit die offenbar noch zahlreich an entlegenen Stellen verborgenen Erwähmungen Gosāla's zu sammeln. Eines sei hier aber noch hervorgehoben: Je mehr die von zwei vollständig unabhängigen Seiten her zusammentreffenden Nachrichten über jenen alten Deterministen sich als wahrheitsgetren erweisen, umso weniger wird noch gezweifelt werden dürfen an der Zuverlässigkeit der jinistischen Mittheilungen über einen vierten Zeitgenossen, Jamāli, der sieh wie Gosāla mit Mahāvīra, dessen Neffe und Schwiegersolm er gewesen, entzweit haben soll.<sup>1</sup> Findet sich doch auch im Jaina-Canon, wie er anderseits Stellen birgt, die in ihrer Fassing sich sofort als gegen Gosāla gerichtete Streitsätze kundgeben, diejenige These, wegen welcher Jamali und Mahavira aus-

Chiriyā-vādi, unter dem Namen vāta-rādi "Bequemlichkeitslehrer" aufgeführt werden. Als vierte Klasse erscheinen neben ihnen die "Schöpfungslehrer (nimmiya-vadi), als deren Doctrin vom Comm. die von Jacobi im Ind. Aut. ix (1880) p. 28 aus Šīlānka mitgetheilten Strophen hingestellt werden. Aus denselben eigibt sich, dass mit der "Schöpfungslehre" die syshti-Theile der Purāṇa-Literatur gemeint sind «Sulasā ist einfach die Surasā der Purāṇen: VP. 1, 15, 125; Linga P. 1, 63, 23; Kūrma P. 1, 16, 17; Vāyu P. 11, 5, 55 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. meine Vebersetzung der auf Jamāli Bezug nehmenden Stellen in den Ind. Stud., vol. xvn, p. 98—106.

einandergeriethen (ohne dass der Erstere indess sich seinen Lehrer vollständig entfremdet oder irgendwie neben ihm die selbständige Bedeutung eines Gosāla erlangt hätte) gewiss nicht ohne eine tiefere Absieht bezeichnend genug an den Anfang des Hauptwerkes der Jaina-Dogmatik gestellt, in die vor dem Bekanntwerden der Entstehungsweise von Jamāli's Schisma sich befremdend ausnehmende Einleitung zu dem Texte, der als der Herrliche (Bhagavatī) bezeichnet wird.

Einer allgemeinen religionsgeschichtlichen Erwägung Folge gebend möchten wir in diesem Zusammenhange noch hinweisen auf die Bedeutung, welche von den Ajīvika. Gosāla's Jüngern, den Ereignissen beigelegt worden ist, die den Tod ihres Lehrers begleiteten. Auch den Buddhisten sind, wie die Nachrichten des Mahaparinibbāṇa-sutta zeigen, die Augenblicke in besonderer Erinnerung geblieben, welche dem Hinscheiden ihres Herrn unmittelbar vorangegangen und gefolgt waren. Schweigsamer sind die Jaina mit Bezug auf das Lebensende ihres Meisters. Nur bei Gosāla aber sind die letzten Erlebnisse und die gleichzeitigen Geschehnisse offenbar von so eigenartiger, das gesammte Denken und Fühlen im Innersten ergreifender Erscheinungsform gewesen, dass durch sie nicht bloss, wie bei den Ersteren, die Legende, sondern auch die Dogmatik sich angeregt fühlte. So schuf diese die Lehre von den acht letzten Ereignissen' sowie die Theorie von den "vier erlaubten" und den vier unerlaubten Getränken. Buddha's und Mahavira's Tod mochten, da sie im Greisenalter unter normalen Verhältnissen erfolgten, erwartet werden; ihren Zeitgenossen raffte eine kurze Krankheit aus dem Mannesalter hinweg, sechzehn Jahre vor dessen einstigem Lehrer Mahāvīra. Das ganze Land war in Anfruhr wegen des vernichtenden Krieges, den Küniya mit seinem Vater Cedaga wegen der Bevorzugung eines jüngeren Bruders führte. Allgemein scheint es die Geister der Zeit beschäftigt zu haben, dass bei dieser Gelegenheit eine neue Kriegsmaschine, welche Steine auf den Feind zu schleudern gestattete, in Anwendung gekommen war. Und die märchenhafte Geschieklichkeit des Krönungs-Elephanten, der den eigentlichen Streitgegenstand zwischen den kampfenden Parteien

bildete, war -- wahrscheinlich am Meisten für die, welche ihn nie zu sehen bekommen hatten - nicht minder eine Thatsache, die man als etwas synchronistisch ganz Aussergewöhnliches mit Gosāla's Hingang in Verbindung setzen musste. Zu diesen drei ausserlichen Bedeutsamkeiten kommt als vierte noch, dass Gosāla wie Buddha und Mahavira als der letzte in einer Reihenfolge von heiligen Männern oder Erlösern aufgefasst wurde. Rein persönlicher Art sind schliesslich die vier andern der acht letzten Ereignisse': Gosāla's letzter Trunk, letzter Gesang, letzter Tanz und letzte Bitte. Sie lassen im Verein mit anderweitigen Andeutungen 1 eine Leidensgeschichte traurigster Natur, ein gewisses Wahnsinns-Stadium das dem Tode vorausging, errathen, eine geistige Erkrankung, die zum Theil jedenfalls Uebertreibungen in der Askese zuzuschreiben sein wird: auch in dem bei Buddha während der Kasteiungszeit auftretenden "Versucher" zeigt sieh eine Schöpfung des sittlichen Verfolgungswahns - zum Theil aber mag, was der jiuistische Bericht behauptet, eine bei der letzten Zusammenkunft dem Unglücklichen von Mahāvira beigebrachte Niederlage den Erstern so zerknirscht haben, dass sie ihn geistig gefahrdete. Es ist schwer, in dieser Hinsieht aus den Nachrichten der Jaina, die hier nicht durch buddhistische Mittheilungen ergänzt oder im Schaeh gehalten werden, sieh ein muthmasslich auch nur einigermassen ungetrubtes Bild der Thatsachen herzustellen. Wir sehen aber nicht ein, warum auf einmal Zweifel an der Glaubwürdigkeit sich regen sollten, wenn gesagt wird, dass jene letzte Begegnung zwischen Gosala und Mahāvīra für die Zukunft Beider von ganz besonderer und verhäugnissvoller Bedeutung gewesen sei, und dass auch Mahavira eine nachher ihn heimsuchende Krankheit als Nachwirkung jener unerfreulichen Zusammenkunft aufgefasst habe. Wir haben nus nur zu vergegenwärtigen, in welch gespanntem Verhältniss die beiden Männer gelebt hahen müssen, seitdem der Jungere dem Aeltern sein geistiges Abhängigkeitsverhältniss ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. neben Anderm namentlich (in Horns) 1's erstem App. p. 9 Mitte) den wirren Anfang und Schluss in Gosāla's Beantwortung der letzten an ihn ergangenen Aufrage.

kündigt hatte. Wie empfindsam werden Beide stets gegenüber dem allezeit rührigen Urtheil der Menge gewesen sein, welche gewiss - wie die Berichterstattung auch andeutet — das Zusammentreffen der feindliehen Ordens-Häupter gierig wahrnahm und an der Verhetzung der Angehörigen beider Parteien nicht den geringsten Theil der Sehuld getragen haben wird. Wir bemerken ja, dass ein vor einem sehr wenig zahlreichen Leserkreis schriftlich in die Ferne gesandter Tadel dem Einen oder Andern schlaflose Nächte und krankhafte Gereiztheit verursachen können; warum soll es jenen Männern, die da gewohnt waren, in ihrer Umgebung für alle ihre Combinationen das willigste Gehör zu finden, die kaum je dem leisesten Zweifel begegneten, nicht ähnlich und schlimmer ergangen sein, wenn plötzlich die Anerkennung ihrer ganzen Persönlichkeit, ihres Lebenswerkes, öffentlich in Frage gestellt wurde?! Man stelle sich nur, um an kleinen Vorkommnissen der Gegenwart einen Massstab zu bekommen, einen Lehrer vor, der in unzarter Weise blossgestellt wird vor seinen sonst mit dem unbedingten Zutranen der Jugend zu ihm anfschanenden Schulkindern! Und der ihn blossstellt, sei ein College, ein Schüler! Er wird den Schmerz so balde nicht verwunden haben.

So ist also Gosāla eine wesentlich tragische Persönlichkeit, ein Vertreter nicht bloss, sondern auch ein Opfer von Anschauungen und Verhältnissen. Sollte einmal die Gestaltungskraft eines Dichters nicht davor zurückschrecken, sich in fremdartige Gedanken-Systeme und Lebensauffassungen einzugewöhnen, um sie künstlerisch zu verarbeiten, wir zweifeln nicht, dass jenes Inders letzte Lebens-Schicksale zu einem Drama grössten Styles, das neben Wallenstein und Hamlet sich stellen dürfte, den Stoff abgeben könnten.

Bei Gosāla nimmt sich unter dem, was bis jetzt über ihn bekannt geworden ist, ausser dem Besprochenen noch etwas Weiteres befremdlich aus und verdient vielleicht desswegen hier ebenfalls eine Erwähnung. Der Verwegene lehrte gegen das Ende seines Lebens hin, dass er während desselben siebenmal den Leib gewechselt hätte. Jede neue Verkörperung hätte ein Jahr weniger lang als die vorhergehende angedauert, und darüber seien im Ganzen 133 (d. h. 22+ 21+20+19+18+17+16) Jahre hingegangen. Erst seit der letzten vor sechzehn Jahren erfolgten Wandlung sei er eigentlich Gosāla und als solcher gleichzeitig Jina geworden, während er früher den mit diesem Ausdruck bezeichneten höchsten Grad der religiösen Vollendung noch nicht erlangt und in den einzelnen Perioden andere persönliche Namen getragen hätte.

Man wird kaum fehlgehen in der Annahme, dass es der Zweck dieser Aufstellung war, die früher vor dem letzten Lebensabschnitt an Mahāvīra's Seite verbrachten sechs Jahre gänzlich zu ignoriren: um dies leichter zu bewerkstelligen, wurde auf Grund der geistigen Wiedergeburt eine gleichzeitige körperliche behauptet, ja diese nach rückwärts noch vervielfältigt, was ganz dem constructiven Sinne des Inders entspricht, indem zum Beispiel Mahāvīra seinerseits in ühmlicher Weise seinem wirklichen Vorgänger Pāršva i noch 23 mythische Vorläufer vorausgehen liess. Im Uebrigen hatte aber Gosāla's phantastische Auffassung seines Lebenslaufes nichts Wunderbares an sich auf dem Boden des in Indien geradezu allgemein-epidemischen Dogmas von der Seelenwanderung, mögen daneben anch, wie die jinistische Erzählung ausführt, bei dem Urheber individuelle Ansichten über ähnliche Erneuerungen auf dem Gebiete der Vegetation oder aber Gedanken über eine vielleicht mehrfach eingetretene Wandlung in seiner Weltansehamung? oder schliesslich wieder psychopathische Anwandlungen, welche bekanntlich gerne auf Selbstanswechslungs-Gedanken verfallen, mit im Spiele gewesen sein. Mit Bezug auf die letztere Voranssetzung sei indessen bemerkt, dass, wie wir durch eine uns sehr nahestehende Dame wissen, anch ohne jede krankhafte Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Bezug auf diesen sei hier nur auf meine Beziehungen der Jaina-Literatur, p 39 f. und 68 f. [p 505 f. und 524 f.] sowie auf Ind. Stud. xvii. p. 105, Note, verwiesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In dieser Hinsicht hätte nachmals Bhartphari in augemessener Weise Gosāla's Theorie auf sich anwenden können. Von ihm sagt namlich der chinesische Pilger I-tsing (in Kasawara's Uebersetzung, Max Mulliu, *India*, p. 347). Having desired to embrace the excellent religion (of Buddha), he belonged to the priestly order, but, overcome by worldly desires, he returned again to the laity. Thus he seven times became a priest, and seven times returned to the laity.

scheut worden, um die Erklärung dogmatischer Ausdrücke zu fördern. Andererseits können wir aber doch nicht umhin, nach zwei Richtungen hin Mahnungen auszusprechen.

Erstens ist es entschieden unstatthaft, den Text, was mehrfach gewagt worden ist, sei es wegen gewisser den Sinn betreffenden Erwägungen, sei es aus Rücksicht auf Hemacandra's grammatische Vorschriften gegen die Uebereinstimmung der MSS, zu ändern. Ohne gerade Pischel's durchaus abfälliges Urtheil zu theilen - wer nunmehr auch Bunler's ergebnissreiche und höchst ansprechende Biographie des hervorragenden Gelehrten liest, wird dem Vorkämpfer des Jainathums gerechter werden 1 - sind wir doch, ohne dass man noch Beweise zu erbringen braucht, so weit gekommen, einzusehen, dass eine Jaina-Grammatik erst nach den Texten geschaffen werden soll, nicht dass umgekehrt die um mehr als ein Jahrtausend älteren Texte nach einer zwar ganz ordentlichen Compilation des 12. Jahrhunderts, die aber schliesslich das Jaina-Präkrt geffissentlich nur nebenbei berücksichtigt, umzugestalten sind. Und was die sogenannten Erfordernisse des Zusammenhangs betrifft, wie oft mag — namentlich bei noch recht massiger Belesenheit in einer eigenartigen Literaturgattung — eine auscheinend ganz weise Erwägung tauschen! Und warm soll schliesslich nicht auch der Text selber, was in der That manchmal zu beweisen ist,2 sich irren, ohne dass uns Epigonen deshalb die Aufgabe zufällt, ihn nachträglich noch richtig zu stellen! Das einzig Richtige ist immer, den Consensus der MSS, zu respectiren. All den durch Nichtbeachtung dieses Grundsatzes begangenen Verunstaltungen des Textes nachzugehen, könnten wir uns eigentlich ersparen, indem wir einfach feststellten, dass, wo immer Hoersle Aenderungen vornimmt, der Leser sich ruhig an die in den Noten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch Вилхра́вкав (Bombay Branch Journal xvn, 'The Prākṛits'), der den Hemacandra z B. p 4 'a great Prākṛit scholar' heisst.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Einen solchen Fall haben wir z. B. in den Beziehungen der Jaina-Literatur zu anderen Literaturkreisen Indiens, p. 60 (Actes du Congrès de Leide, III, 2, p. 526) Note 2 angemerkt. Manche andere Belege wird man in Weble's zweitem Catalog finden.

angemerkten Lesarten der Handschriften halten mag. Einige Beweise mögen aber doch für die Zukunft zur Warnung dienen.

In \$ 58 soll *ceigāiņ* aus dem Commentar (dessen Erklärung übrigens, so einfach sie ist, missverstanden wird)¹ entnommen sein, weil sonst ceiyāṇi zu erwarten wäre. Nun ist ohne dieses Wort die Stelle similos, und ein Ausblick selbst im eigenen Text, wo es z. B. in \$ 94 sīsa-ghadi-viņiggayāim acchīņi vigaya-bībhaccha-damsaņāim heisst. würde den Herausgeber auf die in meiner Recension<sup>2</sup> von Jacobi's "Erzählungen" festgestellte Thatsache geführt haben, dass vielmehr eine Abwechslung in gleichwerthigen Endungen und Formen stylistisch beliebt ist. An sehr vielen Stellen (in § 113, 167, 169) beanstandet Hoernie ohne Grund devāņuppiyā als Anrede an Götter von Seite ihrer Vorgesetzten; in der Einleitung der Rajapraśni (im Gespräch zwischen Süriyabha und seinen ābhiogiyā devā) und sonst findet man Gegenbeispiele. In § 107 wird das den giftigen Blick der Schlange hervorhebende Attribut diṭṭḥò-risa aus dem Texte verwiesen, während doch z.B. das in Appendix i, p. 4 berührte 'magic fire of a fierce serpent nach der Auffassung des Textes gerade dem Auge des Thieres entfahren soll. An einer anderen Stelle (in § 68) wird der Edition eine unerhörte dualische Imperativform, die rein phantastisch construirt ist, einverleibt, auscheinend bloss weil überschen worden ist, dass kei ebensowohl kas eid wie ke eid repräsentirt und dass das nur einer Handschrift entstammende tuman als unstatthafte Vorausnahme des nachfolgenden tubbhe keine Beachtung verdient: "Nicht soll irgend einer von Euch fortab ..... 3 Auch

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> arhat-pratimā-lakshamani heiss: "mit Arhats (d. i. Jima-) Figuren verschen". Abhayadeva denkt also an Heiligthümer, die insprünglich jinistisch gewesen waren. Eine andere Unrichtigkeit findet sich in der Auffassung einer Commentar-Stelle zu § 101: sott anga-paritthiya bedeutet nach derselben "mit sieben Gliedern nach unten (auf den Boden) gerichtet".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kuny's Literaturblatt für orientalische Philol., vol. m., p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> So wird die in dem Satze ,bis er seine Bekannten und Verwandten vor einer ähnlichen Uebelthat wie er sie beging, gewarnt hätte (s. meine Beziehungen der Jama-Literatur, p. 45, resp p 511) angedentete Warnung folgendermassen ausgesprochen mā nam, devānuppiyā, tubbham kei pāvāim kommāim samāyarau (samā-

in der Entdeekung versehollener Casusformen (wie in dem Ausdruck giha-majjhā vas, wobei majjhā indess etwa nach antarā gebildet sein könnte, also jedenfalls nicht als Ablativ anzusetzen wäre) muss Vorsicht empfohlen werden; wir unsererseits halten uns bis auf Weiteres, worin uns Jeder, der das Pāli-Verbum ajjhāvas nicht übersieht, beipflichten wird, an die Zerlegung giham ajjhāras; Sthān. v. 3 Schluss bietet auch kumāra-vāsam ajjhāvasittā. Gegen eine sehr bekannte Thatsache verstösst die am Schluss des Textes vorgenommene Längung des Wurzelvocals in anunnavijjai (anujnāpyate); bekannt heissen wir die Thatsache, weil in Pannavana, dem Namen des vierten Upanga, und in so zahlreich vorkommenden Anwendungen des Causativs von Wurzel jūā die Kurze des Vocals sofort auffallen muss. So ist auch sehr befremdend die in Note 241 vertretene Ansicht, dass schliessendes ā von femininen Stämmen in der Composition nie gekürzt würde auf Grund hievon wird denn z. B. in \$51 gegen alle MSS, lakkhāvāṇijja statt "kkha-t" in den Text eingesetzt, — wahrend in meinem Głossar zum Aupapātika Sūtra wohł an zwanzig Stellen (s. pasāhā etc.) solche Verkürzungen angemerkt sind. Ausstellungen ähnlicher Art wie die genannten liessen sich noch machen mit Bezug auf das in den Noten 240, 243, 244 und 315 Gesagte.

Zweitens nun vermisst man in den Herleitungen der Präkrt-Wörter öfter die methodische Strenge des Vorgehens. Das ist aber ein Gebiet, auf welchem wir Europäer, namentlich unter der Anleitung der modernen Sprachwissenschaft, nothwendig die indischen Commentatoren überholen müssen, so viel wir andererseits, was die actuelle Anwendungsweise der technischen Ausdrücke anbelangt, von ihnen, sowie von den gegenwärtigen Vertretern der Jaina-Religion, zu lernen haben. Wenn Ahhaya-deva das Wort änarana auf änangana zurückführt und diesem die Bedeutung 'eausing to be brought (by the favour of a member of the family)' aufzwängt, so darf dies (ebensowenig wie etwa die ständige Umschreibung von päovagamana mit pädapopagamana oder von phäsuya mit präsuka) den sprachwissen-

caratu). Einen weitern Beleg fur die Richtigkeit dieser Auffassung findet man Bhag. Ed. p. 1236\*.

schaftlich nur einigermassen Geschulten daran hindern, die einfache und einzig mögliche Etymologie ājňapana (wie prāyopagamana, sparśuka, "berührbar", rein) aufzufinden. Dass ferner divva ans divya und nicht aus dairya hervorgegangen ist, zeigt das Fehlen einer Nebenform devra. Wenn uvvatt (ud-vart) wirklich so sehr haufig mit einem v geschrieben vorkommt, so muss — da silbenanlautendes o und u in der Schrift nicht genau unterschieden werden; so ist auch in \$ 51 appaoliya ,ungekocht und duppaoliya ,schlecht gekocht zu schreiben — einfach eine Nebenform ovațț = ava-vart (vgl. ava-tar) angenommen werden. Dass pejjāla gleich paryāya ist und deshalb , wiederkehrend, typisch' heisst, dürfte auch schon von Andern gesehen worden sein: dvijjamāņa halten wir einfach für ein Denominativ von  $d\bar{u}ta = d\bar{u}t\bar{i}yam\bar{a}na$ , als Bote herumziehend, dann überhaupt im Lande umherreisend': \( addahemi\) hat, wie sprachlich leicht zu beweisen ist, nichts mit ārdra zu thun, scheint dagegen offenbar ein Causativ von ā-dṛh (ā-drahayāmi) zu sein. Warum für alliņa, dessen Ableitung mir Hoernle doch nicht streitig macht, die Bedeutung ,hübsch' statt anliegend angesetzt werden soll, ist mir nicht verständlich. Das nicht selten wie pramukliga am Schluss eines Compositums vorkommende pāmokkha findet sieh in § 170 alleinstehend als Neutrum; es gehört wohl zu den seltenen Fällen von Doppel-Steigerung, geht also auf eine Grundform prāmaukloja zurück und heisst an der genannten Stelle "etwas den Andern Lebertrumpfendes". Arvya-cāya ist -cāta. Das Adjectiv *flusira* heisst Johl, indem es anderswo im Gegensatz zu *ghana* steht, wird also  $= \pm sushira$  sein, wenn auch bis jetzt bloss ungewöhnliche Beziehungen zwischen Pr. jle und Samsk. ksle bekannt sind, indem der bekannte Askese-Terminus jlus (als das Austrocknen oder Ausdörren des Leibes) noch nicht auf Wurzel sush zurückgeführt worden ist; <sup>2</sup> eventuell durfte also die alte Schreibweise *sushirá* mit

 $<sup>^{1}</sup>$  In ahulicher Bedeutung wird mahanijjanta, wörtlich "wie ein Brahmane herumziehend", gebraucht im zweiten Kathānaha zu  $\bar{A}v.-uiji$ . xn, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es beweist nicht viel, wenn die nachkanonischen Präkṛt-Texte (Niśūthabhōshya xx; Kathān, zu Uttarâdhy, xn, etc.) jhos und sos [jhosiya-sarīra oder sosiya-so] promiscue gebrauchen

dentalem Sibilanten, so gut wie shásh gegenüber Pr. cha, unursprünglich sein und die Wurzel śvas zu Grunde liegen.

Es soll nun übrigens nicht gesagt sein, dass Hoernle nicht gelegentlich in der Ableitung gewisser Worte sieh von traditionellen Irrthümern zu befreien gesucht oder in diesem Bestreben nie Glück gehabt hätte. Zwar wird es uns wegen des alten inschriftlichen devānam piya oder devāna ppiya schwer, Hoernle's aus unserm Glossar übernommene Ansetzing einer Grundform devânupriya augenblicklich noch zu billigen. Es ist nicht unmöglich, dass jener Titel in der Form, wie er den Jaina-Texten eigenthumlich ist, arsprünglich bloss locale Anwendung gehabt hat und also, wie zum Beispiel ein grosser Theil der mythologischen Namen, nicht den allgemeinen Lautgesetzen zu unterstellen ist: ein Genitiv deränu (deränam) würde in dem oben aus Gosāla's Sprache entnommenen kammaņi (karmaņām) ein Gegenstück finden. So ist auch unserer Ansicht nach die Bemerkung, dass der Verbalstamm pāup nicht immer auf prāpu- sondern in gewissen Wendungen auf prârra-zurückgehe, zweifellos irrig, indem von Hoersle (wie auch früher von uns selber) nicht erkannt worden ist, dass das in jenen Wendungen vorkommende pariyāga von paripāka herstammt und auf die (geistige) Reife Bezug nimmt. 1 Nicht annehmen können wir auch die Herleitung des in der häufig wiederkehrenden Verneinungsformel no by atthe samatthe micht ist diese Sache richtige.

<sup>1</sup> Selbst wenn man übrigens, was die Anwendung wenn auch nicht die Form des Wortes ebenfalls zulässt, pariyāya mit "(geistliche) Periode" übersetzt, so bleibt die Berichtigung bestehen Vielleicht haben paryāya sowohl wie paripāka zur Bildung des Jaina-terminus das Ihrige beigetragen, indem beide Worte in der jinistischen Sprache bei Verflüchtigung des y = pariyāya ist natürlich nothwendige Nebenform zu pariyāya — zusammenfallen mussten. Ausser Aupap. § 74 folg. fällt noch in Betracht Sthān. m. 2, wo die folgenden drei Arten von Kirchen-Aeltesten unterschieden werden (die auch als die drei letzten in einer Zehntheilung von Sthān. x nochmal wiederkehren):

<sup>1</sup> jāi-thera, die dem Alter nach, d. h. mit 60 Jahren, thera geworden sind;

<sup>2.</sup> suya-thera, denen auf Grund ihrer Kenntniss der heiligen Schriften der Grad zukommt.

<sup>3</sup> parināga-thera, die durch zwanzigjähriges Ordensleben die Reife erlangt oder ihre Periode vollendet haben.

Da hier von Hoerste ein allerdings oft vorgeschobenes t mit in zusammen als apostrophirter Instrumental von tad aufgefasst wird ohne dass dann natürlich eine grammatisch irgendwie befriedigende Uebersetzung geboten werden könnte - so hätte man zum Mindesten erwartet, den in § 167 begegnenden Instrumental  $kiq\bar{a}$  als Stütze für jene Auffassung aufgeführt zu finden. Wir hätten dann freilich geantwortet, dass kiņā, welches sich ganz genau im selben Zusammenhang auch in Rājapr. Calc. Ed. p. 205 vorfindet, nicht gleich kena, sondern ein von kim aus neu gebildeter Instrumental ist. Richtig dagegen ist gewiss, dass purisakkāra den doppelten Guttural von balak $k\bar{a}ra := bal\bar{a}tk\bar{a}ra$ ) übernommen hat. Auch Abhayadeva hat übrigens ab und zu etwas Gutes, führt z. B. ahātaccan richtig auf yathā-tattvon zurück — wegen der Palatalisirung vergleiche man jhaya = dhvaja — während nach ihm Hemacandra in der Annahme, dass gathātathyam zu Grunde liege, eine Ausnahme in der Lautvertretung zu statuiren genöthigt war.

Bei dieser Gelegenheit sei die Bemerkung gestattet, dass auch das Samskrt noch zu manchen etymologischen Feststellungen einladet. Man wundert sich zu sehen, dass anscheinend kuttima "Kunstboden' (Mosaikboden) | noch nicht mit kṛtrima, die Wurzel lajj ,sich schamen' nicht mit rajy- ,sich röthen', meuli ,Kopf nicht mit mukutin (Pr. maiili) identificirt worden sind. Zwischen chagana und sakn-(śakṛt) bietet das Pali eine Mittelform *chaka*. Wenn der Mond *udu*pa, -pati, -rāj heisst, so dürfte er damit wohl als der Herr der Perioden (ptu-) bezeichnet sein. Neben kantaka steht das ältere kyntätra. Das vorläufig nur lexicalische pota Gewand hat Weber (Cat. n. p. 702, Note 6, Schluss) bereits richtig auf *prôta* zurückgeführt. Da in tāmbūla sich auf Grund der am Schluss meines Aupap, gegebenen Ableitung der Vocal  $\tilde{u}$  gegenüber dem praktischen o (tambola) als unursprünglich ergeben hat, so mag auch die Vocalisation von nela  $(=n\bar{\imath}la)$  und  $pedhiy\bar{a}$   $(=p\bar{\imath}thik\bar{a})$  Beachtung verdienen. Darf für das letztere etwa eine Grundform *upavishṭikā* "Untersatz (Gestell)"

 $<sup>^1</sup>$  Vgl. im Alemannischen "Kunstwand" oder "Kunst" für eine mit dem Ofen zusammenhängende Kachelwand.

erschlossen werden? Die gegebene Bedeutung findet sich namentlich häufig in der Rājupr. (s. Beziehungen der Jaina-Lit. p. 32 folg.) und an den entsprechenden Stellen des Jirábhiquma; sie ist bekanntlich auch im literarischen Sinne verwendet zur Bezeichnung einer "Einleitung". Was den vermutheten Abfall des anlautenden Vocals betrifft, so beachte man, dass *upa-xis* anch in den modernen Dialecten denselben aufweist (cf. Bhandarkar. Phonology of the Vernaculars of Modern India p. 17. baisa = npa-risa und baith $\bar{a}$  = uparishtakah): das v geht im Jaina-Prākṛt auch bei jakkh āiṭṭha .von einem Yaksha besessen und in andern Ableitungen verloren. Die Palatalisirung von chala, chalana gegenüber skhal (lat. scelus) stammt zwar aus der urarischen Zeit; aber, da die beiden Wurzelformen der Bedeutung nach von einander getrennt sind, so ist es prakrtischer Einfluss, wenn die Commentare sieh z. B. vanjaņa-chalaņa (Ār.-nijj, xx etc.) 'dropping a syllable' ausser mit *akshara-skhalanā* auch mit *ryanjana-chalanā* zu umschreiben gestatten. Sollte etwa selbst cosht eine Sanskritisirung von cițth (= tishțh, \ sthā) scin?? Auch der Dhātupāțha dürfte cinnal methodisch durch einen Präkrtisten gesichtet werden, der Wurzeln wie ghinn, ghunn, ghrann, ergreifen und andere auf die entsprechenden Prākṛt-Wurzeln (giṇh, genh aus grhn- von grah, etc.) zurückführen würde.

Weniger Gewicht als auf die im Vorhergehenden erörterten zwei Punkte, in denen wir uns gegen die Methode zu wenden hatten, legen wir auf einige Verschen, die von dem Herausgeber erst bei einer längeren Beschäftigung mit der Jaina-Literatur hatten vermieden werden können. Veber iechākāreņam (statt itthakkār" in § 81), womit eine der 10 sāmācārī genannten Verhaltungsweisen bezeichnet wird, sei verwiesen auf Sthān, m, 10: Bhag, xxv. 7 (vor der mit Aupap, § 30 durchaus übereinstimmenden Tapas-Classification); Ārašy-Niry, vn: Uttarādhy, xxvī (mit abweichender Reihenfolge). Was über den Ausdruck kāla-māse kālam kiecā in Note 161 gesagt ist, bedarf zum Theil der Berichtigung, indem die aus Aupap, § 69 herangezogene Stelle appataro vā bhajjataro vā aus dem Vorhergehenden mit kālam appāņam parikilesittā zu ergänzen ist, so dass von uns in der Edition an

Stelle hievon 2ttå hätte beigefügt werden sollen. Zu atta-dah'atta- in Note 189 mag in Aupap. § 56 G 5 die Lesart von B3 und das  $p\bar{a}$ thantara verglichen werden. 'Das häufig vorkommende anattha-danda ist als Compositum zusammenzuschreiben. Dagegen würden wir in Note 229 für punning eine Trennung mittelst des Apostrophs erwarten. Die Partikel  $\bar{a}im$ , die hier (wie Prasnury, p. 414) an pun' (= punar) angefügt ist, findet sich auch in  $n \bar{n} i m$ , micht in § 113. Ausser dieser letztern Verbindung ist bei Hemacandra bloss noch m'ōim verzeichnet; wir finden aber ofter auch khaim  $(=khu \ \bar{a}im)$  und  $avin \bar{a}im$ , letzteres (api ca mit āiṇi) z. B. in Rājupr, Calc. Ed. p. 2292 und 237; Bhag. xv (Ed. ungefahr p. 1227 ff ): Jāāt, Calc. Ed. p. 450 und 1200; an den ersten beiden Stellen in Verbindung mit dem Futurum durch "meinetwegen", an der dritten viermal wiederkehrenden Stelle mit dem Futurum durch "vielleicht", an den letzten beiden Orten mit dem Potential durch "cher" zu übersetzen. In § 116 wird mit jahā Sankho auf Bhag, xu, 4 verwiesen: jahä Pappattw in § 79 ist nach Bhag, n, 5 zu ergänzen. Weitere Lectüre würde auch einen merkwürdigen Fehler in § 143 haben verhüten können; es ist daselbst die auch sonst i ähnlich vorkommende Abbitte folgendermassen zu lesen und zu übersetzen; tam khāmemi nam, devāņuppiyā khamantu-mi, aruhanti ņam devāņuppiņā n'āim bhūjjo karaņayāc, "also bitte ieh ab. der Herr mag mir verzeihen; er verdient, dass es nicht wieder vorkomme. Die Handschrift B fügt nach khamuntu noch tilkkhantu (= titikshantu) bei. was das Verständniss erleichtert.

Wir bekennen schliesslich, durch unsern verehrten Fachgenossen veranlasst worden zu sein, die am Schluss von Bitten häufig vorkommend Formel ahusuham, deräuuppiyn, mā padibandham (karcha) noch einmal zu untersuchen. Trotz reiflicher Prüfung können wir freilich auch jetzt nicht davon zurückkommen, dieselbe als Antwort aufzufassen, weil das blosse ahā-suham nnr als solche (im Sinne

Ferner Jūāt, i, p 302; xmi, p 1053; xvi, p. 1180; xix, p 1469 und sonst,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 8 meine Beziehungen der Jaina-Literatur, p. 41 (507) oben.

i z B. Juatadh, vIII. p 773, tam khamemi num dev. khamesn-m, arihantu etc.

von "Wohlan denn") vorkommt. Es wird nämlich die folgende Stelle von *Antakydd*. vr. 15

> tate nam se Atimutte kumāre bhagavam Goyamam evam vayāsī: gacchāmi nam bhante aham tubbhehim saddhim samanam Bhagavam Mahāvīram pāya-vandae. ahā-suham, tate nam se Atimutte kumāre....

im Commentar zu Sthān, x bei der Besprechung des Inhalts jeues Textes wiedergegeben mit

> 'bhadanta' gacchāmy aham bhavadbhih sárdham Bhagavato Mahāvīrasya pādān vanditum'. Gautamo 'vādīt: 'yathā-sukham Derānāmpviya'. tato Gautamena sah' āgatya Atimuktakah kumā-

Noch deutlicher ergibt sich der Antwort-Charakter von ahāsuham in einer Stelle von Vipākaśr, m., wo wir hinter der Mittheilung eines dohala-Wunsches die Worte lesen:

ahā-suhan Devāņuppie tti eyam aṭṭhaṃ paḍisuṇei.

"Mit den Worten "Wohlan dem Herrin" sehenkt er der Sache Gehör."
Und was die vollständige Formel betrifft, so lassen sich folgende Stellen ins Feld führen:

In Bhay, 1x, 33 (Ed. p. 835) übergeben Eltern ihren Sohn Jamāli dem Mahāvīra mit den Worten; sisa-bhikkham dalayāmo ("wir übergeben Dir einen Schüler als Almosen"), padicchantu nam Devānuppiyā sīsa-bhikkham; ahā-suham Devānuppiyā mā padibandham.² Da es unmittelbar hiernach heisst: tae nam se Jamāli khattiya-kumāre samaņeņam bhagavayā Mahārīreņam eram rutte samāņe . . . . . , so dürfen die Worte ahās. D. mā pad. nicht mehr zum Vorhergehenden

¹ Gerade wie hier im Commentar, der von dem Satze tate nam . . . . vayāsī keine Notiz uimmt, so muss auch oft im Texte, wie nachher das alleinstehende ahā-suham reigt, aus dem Zusammenhang erst entnommen werden, wer der Sprechende ist. So kann also an sich betrachtet die Formel ahā-suham . . . . kareha ebeusowohl die Beantwortung wie die Fortfinhrung der jeweilig vorheigehenden Bitte enthalten.

 $<sup>^2</sup>$  In  $J\bar{n}\bar{a}t\bar{a}dh$  xıv, Ed. p. 1098, wo ein Mann seine Frau als Schülerin  $_{\parallel}sissini\cdot bhikkh\bar{a})$  darbringt, wird kareha beigefügt; ebenso xvn, p. 1498

gezogen werden, sondern müssen vielmehr Mahāvīra's Einwilligungsformel sein. In der That werden in der zu Utturûdhy, xvIII, 51 gehörigen katha bei Samskrtisirung einer der vorigen ganz ähnlichen Bhagavatī-Stelle (M. Mahā bala) die Worte yathā-sukham Devānupriyā mā pratibandham kurutah eingeleitet durch Dharmaghosho nagāra evam utāca und charakterisiren sieh auch durch das Verbum nothwendig als Antwort. So steht denn auch in Jūūtūdh, 1 (Ed. p. 291) an einer mit der oben ausgehobenen wiederum im Uebrigen durchaus identischen Stelle — nur der Name Mehr tritt für Jamáli ein — statt der fragliehen Formel: tar nam samane bhagaram Mahārīre Mehassa kumārassa ammā-pilhim eram rutte samāne eyam aṭṭhaṃ sammam padisupei. In ähnlichem Sinne spricht die Hervorhebung von evan vutte samāņe in Bhag, xiii, 6 oder von abbhaņuņņāe samāņe (z. B. Bhag, ii, 11 bei Wreer p. 281 and 297), oder von hattha-tuttha . . . in Bhag. xvi, 52 und an den eben genaanten Stelleu: Ueberall werden Worte, die eine Bewilligung der ergangenen Bitte enthalten, vorausgesetzt. Hoenxue hat nun eim dritten Appendix p. 30 ff.) mit besonderem Nachdruck darauf aufmerk-am gemacht, dass anderwärts die pluralische Anrede (karcha) unr dem jeweiligen Vertreter der Religion gegenüber (an den die Bitte in der Regel gerichtet ist), nicht aber dem (die Bitte anssprechenden) Laien gegenüber vorkäme. Diese Aufstellung scheint auch uns von zwingender Natur zu sein, da wir bemerken. dass in der That entgegenstehende Ausnahmen sehr selten anzutreffen sind. Das hiemit gewonnene Kriterium verschlägt nun aber nur in den wenigen Fällen, welche überhaupt das Verbum am Schluss der Formel nicht fallen lassen und zudem ein Zwiegespräch zwischen zwei einzelnen Personen betreffen. Unter jenen wenigen sind wieder zwei,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An einer Parallel-telle erganzt Jūūtūdh, i (Ed. p. 380) das zweite Mal die vorausgehende Formel mit kareha; s. auch Upūsuk, § 77 folg

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ob auch hier exam vutte samāņi oder abbhaņauņāe steht, habe ich mir nicht augemerkt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der Paesi-Sage z B findet sich Kesi gegennber nur einmal (Ed. S 234) āikkhejjā (2, sg.) statt späterhin vorkomucudem "jjāhu (2 pl.) und (Ed. S 244) der Satz tamam si ceca jāņae. Zum letzten Wort vgl. meine Note in Weber's Socred Lit. of the Jains (translated by Smyin). Ind. Ant. xvii, 344<sup>b</sup>

welche, wenn die mir bekannt gewordenen Lesarten sich bestätigen sollten, trotz Allem die Formel als Antwort kennzeiehnen werden. Da ich augenblieklich nur noch meine Execrpte aus der Jaina-Literatur ohne Texte und MSS, zur Verfügung habe, so kann ich vorläufig weiter nichts thun, als auf die Stellen, welche nach Feststellung der zuverlässigsten Lesarten eine schliessliche Entscheidung ermöglichen müssen, aufmerksam zu machen. Wir finden kareha in ähnlichem Zusammenhang wie in Upāsakad, noch in Rājapr. S. 222 (wobei dagegen der Commentar zu Jūātādh. S. 558 kālosi = karishyasi citirt) und Jūātādh. S. 1017, 1018, 1024. Nach einer von Seiten einer Tochter an die Eltern gerichteten Bitte ist uns dagegen zweimal der Singular karehi (Jūātādh. S. 1491 und 1496) und einmal der Plural kareha (ibid. S. 862) zu Gesichte gekommen: au der letztern Stelle könnte der Plural in der Anrede an die Tochter dadurch gerechtfertigt sein, dass es sich hier um den weiblichen Tirthamkara Malli handelt.

In ganz anderer Beziehung bemerken wir nebenhin noch, dass die — bei Hoernen nicht allein dastehende — romantische Combination von Ugga mit dem tartarischen Stamme der Ung noch weit romantischere Ansblicke eröffnet, wenn man beachtet, dass die Ugra als Kriegerstamm nicht bloss unter Mann's Mischkasten, sondern auch im buddhistischen Tipitaka und (worauf unser verehrter Lehrer Ottoenberg uns aufmerksam gemacht baben mag) sehon im xiv. Buch des Śatapatha Br. erscheinen!

Nach den ausgesprochenen Bemänglungen halten wir uns für verbunden, noch einmal aufrichtigst die dabei nicht zu bezweifelnde Sorgfalt und die überall (namentlich in den sehr zahlreichen Noten und im dritten Appendix) durchbliekende Hingebung hervorzuheben, welche Horrene seiner Arbeit geschenkt hat. Wenn diese von ihm als eine Vorläuferin von weitern Unternehmungen auf dem Gebiete der annoch neuen und fremdartigen Literatur betrachtet werden wollte, so sind wir überzeugt, das nachste Mal sofort eine vorzügliche Leistung erwarten zu dürfen.

M. J. de Goeje, Kitâb al-masâlik wa'l-mamâlik (liber viarum et regnorum) auctore Abu'l-Kâsim Obaidallah ibn Abdallah, Ibn Khordâdhbeh et excerpta e Kitâb al-kharâdj auctore Kodâmâ ibn Dja'far quae eum versione galliea edidit, indicibus et glossario instruxit —. T. a.: Bibliotheca geographorum arabicorum edidit M. J. de Goeje. Pars sexta. — Lugduni Bat. Apad E. J. Brill 1889 (7-A und 216 und xxiii Seiten 8°).

Das Buch des Ibn Chordådhbeh war schon von Barbier de Meynard herausgegeben (Journ. as. 1865, 1), aber nach einer sehr fehlerhaften und unvollständigen Oxforder Handschrift. Nun fand aber LANDBERG im Oriente eine viel bessere auf und schenkte sie der Wiener Hofbibliothek unter der Bedingung, dass sie zunächst ganz DE Golde zur Verfügung gestellt werde. Dies Manuscript bot eine gute Grundlage zur Herstellung des Textes. Ausserdem konnte de Goeje noch ein von ihm selbst entdecktes Oxforder Bruchstück benutzen und zog selbstverstandlich alle zugänglichen, abgeleiteten und parallelen Werke sorgfaltig zu Rathe. So erhalten wir hier denn das Buch in schr verbesserter Gestalt. Schwierig genug war die Aufgabe immerhin, schon weil uns Ibn Chordadhbeh eine Fülle von Namen wenig bekannter Orte gibt, deren wirkliche Aussprache aus unseren Quellen durchaus nicht immer mit Sieherheit zu bestimmen ist; man weiss ja, wie leicht in der an sich schon unvollkommenen arabischen Schrift solche Namen hoffmugslos entstellt werden. Ist es doch sehr unwahrscheinlich, dass der Verfasser selbst alle diese Ortsnamen richtig oder wenigstens mit allen diakritischen Punkten geschrieben hat. Dazu kommt noch, dass, wie de Gome in der Einleitung feststellt. Ibn Chordadhbeh an dem Werke, das zuerst um 845 n. Chr. erschienen ist, später im Laufe von vierzig Jahren in wenig systematischer Weise allerlei Zusätze angebracht hat, die sich in der handschriftlichen Ueberlieferung verschieden darstellen. Die abgekürzte Recension, welche Barrier de Meynard herausgegeben hat, geht auf die erste Gestalt zurück, aber selbst Landburg's Handschrift enthält, auch abgesehen von ihrer äusserlichen Beschädigung, nicht den vollständigsten Text, der einmal bestanden hat. Doch haben wir allen Grund zu der Annahme, dass das, was uns fehlt, nicht von grossem Belang ist. Auf alle Fälle erhalten wir hier ein sehr werthvolles Material. Die Aufzahlung der Stationen für die Reisen durch das ganze, noch als Einheit gedachte, arabische Reich und dessen Grenzländer ist zum grossen Theil aus officiellen Quellen geschöpft, die dem Verfasser als hochgestelltem Beamten zu Gebote standen. Ebenso ist es mit den Angaben über den Steuerbetrag der einzelnen Provinzen, ja der kleineren Bezirke. Freilich kann man nicht etwa durch blosses Zusammenrechnen der Einzelposten die Einkünfte des Chalifats finden. Auch die für ein bestimmtes Jahr aufgestellten Budgets, deren Heransgabe und Betrachtungen wir v. Kremer verdanken, zeigen in manchen Posten wohl mehr das "Soll" als das "Ist". Nun haben wir aber keine Gewähr dafür, dass sich Ibn Chordâdhbeh bei seinen Summen an eine eng abgegränzte Periode, geschweige an ein einziges Jahr hielt. Sollten seine Zahlen für die Regierung Wathiq's passen, so konnten sie unmöglich noch für die Zeit gelten, wo die letzten Zusätze gemacht sind, denn inzwischen war das Chalifat tief gesunken, waren die Centralprovinzen verwüstet, und von den entfernten kam damals gewiss nur wenig Geld in den Reichsschatz. Ausserdem sind Versehen in den Zahlen bei dem Verfasser nicht ausgeschlossen, und was die Abschreiber gesündigt haben, lässt sich sehwerlich alles wieder gut machen.

In den Routiers kommen gelegentlich wichtige Notizen anderer Art vor. Dahin gehört die Angabe, die Stadt (des Gebietes) Schahrzûr heisse Nimazrâh, "Hälfte des Weges", namlich von (der Hamptstadt) Ktesiphon nach dem Feuer von Schiz (S. 19). Das war also eine besonders wichtige Strasse, ein Wallfahrtsweg für den König; jene heiligste Stätte des Fenercultus in Atropatene hat eben für die Religion des Sâsânidenreiches sehr hohe Bedeutung gehabt. Ausführlicher spricht der Verfasser zum Theil über entferntere Gegenden, namentlich auch über das byzantinische Reich.

Ibn Chordâdhbeh war nichts weniger als ein trockener Statistiker: wir kennen ihn vielmehr, besonders aus dem Kitâb al 'aghânî,

als Schöngeist. Den verleugnet er auch in diesem Buche nicht. Zunächst, indem er zu manchen Orten, die er erwähnt, Verse eitirt, in denen sie vorkommen. Ferner sucht er die Lectüre seines Werkes, das für einen Prinzen des Herrscherhauses bestimmt war, dadurch schmackhafter zu machen, dass er ihm eine Menge von θαρμάτια άκεύτμοτα einfügt, deren Marchenhaftigkeit sich seltsam von den durren Zahlen des Haupttheiles abhebt. Der scharfe Tadel, den der Verfasser der Aghâni wiederholt über die Kritiklosigkeit und Unzuverlässigkeit des Ibn Chordådhbeh ausspricht, war allerdings nicht unbegründet. Es kommt ihm zum Beispiel nicht darauf an, an einer Stelle dem Erdumfange die Länge von 9000 Parasangen zu geben, wie er, freilich nach unzulänglicher Methode und etwa um ein Viertel zu gross, wissenschaftlich berechnet war (S. 4), an einer andern zu sagen, die Erde habe eine Ansdehnung von 500 Jahresreisen (S. 93). So theilt er uns auch den riesigen Betrag der Steuern Aegyptens unter Pharao genau mit 97 Millionen Dinàr, 34-45mal mehr als zur Zeit der Chalifen (S. 83). Dass er die Entfernung des Todten Meeres von Jerusalem "ganz zuverlässig" mit vier arabisehen Millien (also weniger als einer deutschen Meile) angibt (S. 79, 11 f.), wollen wir ihm nicht hoch anrechnen, denn das Todte Meer liegt abseits von allen Verkehrsstrassen, und auch in Jerusalem hat man von demselben meist wenig gewusst. 1 Dass die fiscalische Einnahme aus dem Trâq unter Hağğâğ nur 18, resp. 16 Millionen Dirham betragen habe (S. 14 f.), wird richtig sein; aber dies mit der omaijadenfeindlichen Ueberlieferung, der auch unser Verfasser folgt, einfach auf dessen Brutalität zu schieben, ist sicher unrichtig. Wir erfahren nämlich nicht, für welche besondere Zeit dieser Betrag gilt. Vielleicht etwa für das Jahr unmittelbar nach dem Anfstande des Ibn As'ath, der die Provinz gewaltig verwüstet haben muss. Möglicherweise stellt jene Summe auch nur den nach Damasens abgeheferten Ueberschuss der Einnahmen über die Ausgaben-eines gewissen Jahres dar; dass die Kämpfe gegen die Chawâriğ u. s. w. ganz ungewöhnliche Mittel in Anspruch nahmen,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Verbesserung von اربعة اميال in اربعة عشر ميلا in اربعة عشر ميلا in اربعة عشر ميلا lichkeit ungefähr entspräche, ist kaum zulässig.

versteht sich von selbst. Unbegreiflich wäre es aber, dass Fürsten wie 'Abdalmalik und Walid I. dem Ḥaģġāġ die Verwaltung dieser reichsten und wichtigsten Proviuz mit allen daran geknüpften Machtbefugnissen so lange gelassen hätten, wenn sie unter ihm regelmässig über 100 Millionen zu wenig eingetragen hätte.

In seltsamer Weise vermengt Ibn Chordâdhbeh Verhältnisse des Chalifats und des persisehen Reiches. Ganz saehgemäss theilt er das ganze Gebiet jenes in vier grosse Theile nach den Himmelsrichtungen, indem er von Trâq, resp. Baghdâd ausgeht; kleine Inconsequenzen im Einzelnen schaden nichts. Aber nun identifieirt er mit dieser, doch immerhin willkürlichen, Zerlegung die officielle Viertheilung der säsänidischen Monarchie und nennt zum Beispiel beim Westen, der bei ihm Syrien, Aegypten und das ganze muslimische Abendland umfasst, den Titel des Oberstatthalters der Westländer des persischen Reiches, d. i. hauptsächlich des Tråq. So sind auch die sehr gelehrt aussehenden und manches Interessante bietenden Verzeichnisse von Fürstentitch, die selbst dem Birûnî imponirt haben, ganz unkritisch zusammengestellt. Die auf sah ausgehenden Titel (S. 17 f.) sind zum grössten Theil, soweit sie überhaupt dem Såsånidenreiche angehören, wohl nur von solchen Statthaltern geführt, die Prinzen waren. Eine sehr gemischte Gesellschaft haben wir S. 10 ff. Znnächst besteht ein grosser Theil nicht aus Fürsten, sondern aus Beamten. Dann sind die meisten dieser Benennungen nicht Fürstentitel, sondern Namen von Individuen. Der König von Merw' mit dem Titel (laqab) Mâhôi ist zum Beispiel der Statthalter, welcher Jazdegerd III. verrieth u. s. w. Vielleicht ist übrigens die in alle dem liegende Uebertreibung der Herrlichkeit des alten Perserreiches bei dem Manne persischer Herkunft nicht absichtslos. Dahin gehört es auch, wenn von einem Marzbán der arabischen Wüste die Rede ist, der in Jathrib (Medîna) seinen Unterstatthalter ('âmil) gehabt habe (S. 128).

Wie andere Schriftsteller des Trâq setzt auch Ibn Chordâdhbeh bei seinen Lesern Kenntniss des Persischen voraus. Er eitirt zweimal persische Verse; von diesen wird ein Einzelvers (S. 118) von Späteren als Anfang aller persischen Poesie bezeichnet, während ein Verspaar (S. 26) gleichfalls eines der alleraltesten uns erhaltenen neupersischen Literaturerzeugnisse ist. De Goeje hatte mich wegen des Sinnes desselben um Rath gefragt; damals konnte ieh damit nicht ins Reine kommen: jetzt glaube ich den ersten Vers ziemlich sicher zu verstehen: "Stinken des (gandmand) Samarkand, wer (ki)<sup>1</sup> hat dich in Sehmuck (zain-at) geworfen?"

Auch in seine Sprache mischt der Verfasser allerlei persische Wörter ein; so في الميان. in der Mitte (172, 4), das auch bei Ibn Faqih vorkommt. Ein technisches Wort ist نيمخانجة (159, 15, 160, 1), Gewölbe, eigentlich 'Halb-Ei',² also wie das syrische عداد "Ei' auch 'Gewölbe, Kuppel bedentet, ¹ Classisch ist Ibn Chordâdhbeh's Sprache auch sonst nicht immer, aber فرمصراع الباب (168, 9), der eine Thürflügel', traue ich ihm doch nicht zu; das wäre wohl nicht einmal in einem heutigen Volksdialecte möglich, da der ganze Ausdruck durch الباب determinirt wird; hier ist einfach durch den Dual مصرائي

Trotz der oben berührten Mängel ist das Buch des Ibn Chordâdhbeh äusserst wichtig. Selbst in den Wanderberichten ist manches für uns Werthvolle, wie gerade de Goede kürzlich bei seiner Untersuchung über die Geschichten vom Meerfahrer Sindbåd gezeigt hat. Das Werk verdiente daher vollständig die Mühe, die er sich gegeben bat, seinen Text herzustellen. Diese Mühe ist sehr erfolgreich gewesen. Im Einzelnen wird freilich noch Einiges ansicher bleiben, uamentlich bei den Namen verschollener Ortschaften. Durch Mittheilung des ganzen kritischen Apparates hat de Goede aber dafür gesorgt, dass sein Text überall controlirt und gegebenen Falls verbessert werden kann. Viel über ihn hinaus wird man aber kaum je kommen, wenn nicht ein unerwarteter Ghieksfall noch weit bessere Quellen aufschliesst. Nur ein paar unbedentende Kleinigkeiten erlaube

geschrieben. کی Das Fragewort کی wird bekanntlich in älterer Zeit allgemein کی

<sup>2</sup> فنبذ wird bei Vullens 2, 1393 durch کنبذ erklärt. Das jist also an beiden Stellen herzustellen und ist in der im Glossar citirten Stelle v. Km m n's richtig.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daraus entlehnt بيعة, Kirche' (Fraenkel, Aram. Fremdw. 274.).

ich mir hier zur Emendation des Textes anzugeben: zum Theil berühren sie auch das Glossar. Der 46, 2 خبر genannte Ort heisst noch heute Chir (siehe meine Tabari-Uebersetzung 3), also خير — Die griechische Form des Namens von المصيصة, welche die : schreiben مامسستا hat (99, 10), würde ich مامسنیقا schreiben Μόψου έστια erscheint schon im Jahre 221 als Μάρψαστου (Waddington nr. 1839), vgl. Mompsistea der Tabula Peut., Maxicoestía Malala 2, 14 (Ox.) und besonders Promotice Land, Anecd. 2, 385, 5. — 138, 4 möchte ieh lesen مُنَّ زائَم der, welcher es geschmückt hat, der Geliebte'. — 149, 4 verstösst die gewählte Aussprache gegen jedes Versmaass. Metrisch würde genügen بہم بمخسبّة, doch weis- ich keinen passenden Sinn-für diese Aussprache. — Dass باليهن 176, 1 schlechtweg "im Süden" (Afrikas) sein könne, glaube ich nicht; die Verliegt doch sehr nahe. — Die Stelle 125, 14 ff. kann nicht in Ordnung sein. Wer von Kûfa nach Damascus reist, hat das Nağd nicht zur Rechten, sondern ausschliesslich zur Linken u. s. w. Mindestens wäre hier يسارك l. 14 durch يمينك zu ersetzen zn schreiben mit Streichung الى الطائف العَبُوضُ und am Schlusse etwa von نجد; doch ist die Verderbniss vielleicht ärger.

Hinter dem Texte Ibn Chordâdhbeh's gibt de Goefe sehr wichtige geographische und statistische Auszüge aus dem gegen 930 n. Chr. gesehriebenen Werke des Qodâma, wodurch das des Ibn Chordâdhbeh vielfach bestätigt, berichtigt und ergänzt wird. Qodâma ist ganz Geschaftsmann: in den reichlich 80 Seiten, welche de Goefe von ihm mittheilt, kommt auch nicht ein Vers vor.

Der Ausgabe sind nicht bloss wieder ein Glossar und umfangreiche Indices beigegeben, sondern auch eine vollständige französische Uebersetzung. Dieselbe folgt, so weit möglich, der des ersten Herausgebers, Barbier de Meynard, der auch die stillstische Durchsicht übernommen hat. Ihm und Graf Landere ist die Ausgabe gewidmet.

Nach dem Erscheinen dieses Bandes von die Goele's Bibliothecat geographica liegt uns so ziemlich das ganze Material für die Ortskunde des arabischen Reiches im neunten und zehnten Jahrhunderte vor. Es wäre wohl der Mühe werth, die Post- und Reiserouten des

Orients' auf Grund der jetzt bequem zugänglichen Werke noch einmal darzustellen: man bedenke, dass Sprenger bei seiner höchst verdienstlichen Arbeit noch nicht einmal den Jâqût benutzen konnte! — Auch würde es sich verlohnen, wenn ein einsichtiger Mann nach dem Vorgange Kremer's und mit sorgfältiger Benutzung von dessen Forschungen die Angaben Ibn Chordâdhbeh's und Qodâma's über die Finanzen des Chalifats kritisch bearbeitete.

De Goese hat uns so wieder zu grossem Dank verpflichtet, indem er diese vortreffliche Ausgabe herstellte, während ihn doch schon Tabari aufs stärkste in Auspruch nahm.

Strassburg i. E., 14, October 1889.

TH. NOLDEKE.

Comte de Landberg, Primeurs arabes, présentées par le —, (auch u. d. T. فُرُف عربيّة جمع الشيخ عمر السويدي). Fascienle u: Dîwân de Zoheyr avec le Commentaire d' El-Allam. (Leyde, E. J. Brill, 1889) 37 + vi—rer kl. 8°.

Graf v. Landerra hat seit seiner Rückkehr von langjährigem Aufenthalte im arabischen Oriente die Verwerthung seiner vielseitigen wissenschaftlichen Studien und Erfahrungen zum Nutzen der arabischen Philologie und der Kenntniss der muhammedanischen Welt durch die Ausführung einer Reihe von literarischen Werken in dankenswerther Weise in Angriff genonnuen. Zumächst zog der stattliche erste Band seiner Prorerbes et dictons du peuple arabe (Leyden und Paris 1883 LI+456 pp.) die Aufmerksamkeit der wissenschaftlichen Kreise auf die Früchte dieser Studien. In diesem Werke, welches am Faden der an Ort und Stelle gesammelten Erklärung von 200 vulgär-syrischen Sprichwörtern ein reichliches Quellen- und Datenmaterial für den syrischarabischen Dialect in grammatischer und lexicalischer Beziehung, sowie in selbständigen an die Sprichwörter geknüpften Excursen und Abhandlungen für Realkenntuisse, Sitten und Gebrauche bietet, hat der Verfasser die auf eingehende Beobachtung des Volkslebens, der

Volkssprache und des Volksgeistes gegründeten Forschungen durch seinen weiten Blick auf dem Gebiete der sogenannten classischen Sprache und ihrer grossen Literatur nach vielen Seiten nutzbar gemacht. Von diesem Werke ist nun der zweite Band, welcher die Sprache der syrischen Wüstenaraber in ähnlicher Weise behandelt, unter der Presse und, wie wir hören, dem Erscheinen nahe. - In die Reihe der vulgär-arabischen Forschungen gehört noch v. Land-Berg's Ausgabe und Uebersetzung des Basim le forgeron et Harûn er-Rachid (Leyde 1888), von welchem ein zweiter Band die lexicalischen Resultate enthalten soll, die in Anbetracht der vielen bisher in den arabischen Lexieis noch nicht verbuchten Wörter der Basimerzählung sehr reichlich zu werden versprechen. Vorläufig bietet die, wie bei den Proverbes et dictons von originell-arabischen, aus dem Munde des Volkes gesammelten Erklärungen begleitete Sammlung von 49 Sprichwörtern, welche aus der Erzählung herausgehoben wurden, einen Begriff von der philologischen Ausbente, für welche die mitgetheilten Bâsim-Texte eine Fundgrube sind.

Neben diesen die Keuntniss der heutigen arabischen Sprache und des heutigen arabischen Volkscharakters in hervorragender Weise fördernden Werken sind die Arbeiten zu nennen, welche die Literatur des classischen Arabismus bereichern. Zuvörderst hat v. Landberg ein Sammelwerk unter dem Titel Critica arabica unternommen (bisher erschienen zwei Theile, i Leyden 1887, ii. ebendaselbst 1888), in welchem die wichtigsten auf dem Gebiete der arabisehen Literatur erscheinenden Textausgaben kritisch gesichtet werden sollen. Es werden wohl ohne Zweifel Meinungsverschiedenheiten zwischen den Editoren der in diesem Sammelwerke besprochenen Texte und dem Verfasser der Critica hinsichtlich textkritischer Principien obwalten; namentlich wird nicht jeder Herausgeber mit der überwiegenden Berechtigung, welche der Verfasser für den Rigorismus der elassischen Grammatik gegenüber der Freiheit des lebenden Sprachgebrauchs auf dem Gebiete des Schriftthums fordert, immer einverstanden sein. Aber jeder wird es anerkennen, dass die Critica zur Vertiefung und Schärfung der Textbetrachtung auf einem Gebiete, auf welchem das

Zusammenwirken der Bestrebungen deutscher und holländischer Philologen in den letzten Jahrzehnten erhebliche Resultate gezeitigt hat, beitragen. In diese Reihe gehören die Editionswerke des Herrn v. Landberg. Wir nennen an erster Stelle die im vorigen Jahre erschienene umfangreiche Ausgabe von Imad al-din al-Kätib: Conquête de la Syrie par Saladin, eine Arbeit, die wegen der Schwierigkeiten, welche die Kunstprosa des Verfassers bietet, an die Sprachkenntnisse eines Herausgebers ebenso grosse Anforderungen stellt, als sie für die Geschichte der Kreuzzüge von anerkannter Wichtigkeit ist.

Von grossem Nutzen für die arabische Philologie ist das Unternehmen, dessen zweites Heft wir hier zur Anzeige bringen. Unter dem Titel Primeurs arabes (طرف عربيّة) gedenkt der Herausgeber neben jenen Arbeiten von grösserer Ausdehmung eine Sammlung von kürzeren Opusenla zu vereinigen, von welchen er voraussetzt. dass sie der arabischen Philologie forderlich seien und eine Lücke in dem Bestande unserer Hilfsmittel ausfüllen können. Der erste Theil (Leyden 1886) brachte einige sehr werthvolle Beitrage. Neben einer Monographie über die Fehler der Vulgärsprache von Ibn Kemâl Bâshâ und zwei Abhandlungen über das altarabische Mejsirspiel von Burhân al-dîn al-Biká'i und Muḥammed Murtadā al-Zubejdî (der letztere ist den Arabisten besonders als Verfasser des Täg al-'Arûs bekannt) erhielten wir zuerst (die Ausgabe von Abel ist später erschienen) den Diwân des Abû Miligan al-Thakafî mit dem Commentar des Abû Hilâl al-'Askari. Ausser dem philologischen Interesse dieses Diwâns bietet derselbe noch ein vorwiegend culturhistorisches Interesse. Abu Miḥgan gehört zu den Poeten des Ueberganges vom Heidenthum zum Islam. und in meinen Untersuchungen über die Reaction des altarabischen Geistes gegen das muhammedanische System habe ich mich vielfach uberzeugen können, wie merkwürdige Documente dieser Dichter für das Studium des Geistes jenes Kreises bietet, dem er angehörte. Die Wahl dieses Dichters zur Herausgabe in den Turaf des Herrn v. Landberg ist in jeder Beziehung eine glückliche zu nennen.

Das vorliegende zweite Heft bringt uns die von den arabischen Philologen überlieferten Dichtungen des vorislamischen Dichters Zuhejr mit dem Commentare des al-A'lam al-Santamarî (st. in Sevilla 476), des berühmten Commentators der alten Dîwâne und der Śawâhid des Sibawejhi. Er gehörte zu seiner Zeit zu den Depositären der Tradition über die alte Luga und der Exegese der alten Diehter, eine Kenntniss, die anch für den gelehrten Araber trotz der natürlichen Sprachkenntniss, über die er verfügt, zu jeder Zeit mit vieler Mühe verbunden war. Auch der gebildete und gelehrte Araber, dies darf uns zum Troste dienen -, liest nicht jede Stelle der alten Dichter ex abrupto; ohne Commentar findet auch er sich in den nicht immer zurecht. Solange die Commentare in der Literatur noch nicht schr verbreitet waren, musste man die Vorlesungen jener Männer hören, welche die Erklärungen der alten philologischen Autoritäten sammelten. Nach Al-Alam's Wohnort reiste man solcher Kenntnisse wegen von den entferntesten Gegenden: (Ibn Baśkuwâl, p. 620, 14). Sollen uns die وكانت الرحلة في وقته اليه Ausgaben der Gedichte aus der heidnischen Zeit wirklichen Nutzen bringen, so kann von der gleichzeitigen Ausgabe der ältesten Commentare zu denselben, wenn auch nur in Auszügen mit Weglassung des Selbstverständlichen und auch sonst leicht zu Erreichenden, wie in den Anmerkungen zu Thorbecke's Mufaddalijjat-Ausgabe, nicht abgesehen werden. Ein Commentar, wie der des Alam, erschliesst uns die vielen Dunkelheiten des Sprachausdruckes und der historischen Beziehungen der Gedichte; erst durch solche Commentare werden viele Realien des altarabischen Heidenthums, die wir aus den Texten nur mühsam (häufig nicht ohne ein Fragezeichen neben unsere Folgerungen zu setzen) erschliessen, recht zugänglich. (Interessante Realien in Zuhejr sind z. B. 14:6 = Landberg p. 94, v. 2 über Haaropfer, vgl. Muhammed. Štud. 1, p. 249; حصاة القَسْم 10:14 = Land-BERG p. 127, v. 2).

Der Commentar ist hier nach zwei Handschriften, einer vom Verfasser aus Marokko erworbenen und der kaiserlichen Hofbibliothek geschenkten und einer andern, der Pariser Nationalbibliothek angehörigen, herausgegeben. Als kritisches Material werden auch die Citate aus al-A'lam im خزائة الادب und anderwärts in den reichhaltigen

Noten (pp. 11-36) verwendet. Ob noch die Vergleichung der Londoner HS, für den Text Nutzbares bieten könnte, darüber könnte Professor Hommer in München, der den in jener Hschr. von ihm erkannten Al-A'lam-Commeutar zum Gegenstande des Studiums gemacht hat, am besten Aufschluss gebeu. — Was den Text des Zuheir selbst betrifft, so hat v. Landberg die Citate aus den Lexica (auch Lisân al-'Arab) und Adabwerken als Apparat herangezogen. Ich erlaube mir, nach Ibn al-Sikkit's Kitáb al-alfáz (Leydener Handschrift, WARNER, Nr. 597), in welchem zehn Sawahid aus Zuhejr angeführt siud, hier einige Variae lectiones beizubringen. Zu p. 123, v. 4 (Ahlw. 10:2) القيان bietet Ibn al-Sikkit p. 437 die Lesart: الاماء, zu p. 164. v. 3 (1 : 58) IS. p. 404 منكم . . . منكم p. 167, v. 6 (18:10) ist der Vers bei IS. p. 424 ebenso überliefert wie im Lisân (s. Ann. z. St.). Der Herausgeber hat dem alten Dichter nach einer Richtung besonders Gerechtigkeit widerfahren lassen in Bezug auf die natürliche Anordnung der Gedichte. Mit Recht spricht er sich in seiner Vorrede mit Anschluss an Nolderen gegen die von anderen Herausgebern beliebte Anordnung der Gedichte nach Reimbuchstaben aus. Eine solche Anordnung bietet wohl denjenigen, die nach einer bestimmten Verszeile suchen, viel Erleichterung, aber durch dieselbe werden oft zusammengehörige Gedichte auseinander gerissen. So beziehen sich z. B., wie auch in der Vorrede hervorgehoben wird, die Gedichte pp. 124—144 auf dasselbe Ereigniss, auf die Gefangennehmung des Sclaven Jasar durch al-Harith b. Warka'. Im Diwan ed. Ahlwardt erscheinen nun diese vier Gedichte wegen der Verschiedenheit der Reimbuchstaben von einander getrennt, als Nr. 10, 8, 7, 17, trotzdem Nr. 8 die Ausführung jenes Higâ' ist (ein echtes obscönes Higâ'), mit welchem der Dichter 10:33 für den Fall droht, dass man Jasâr nicht freilassen wollte.

Die Aufgabe des Herausgebers ist es nicht, die inneren kritischen Fragen mit Hinsicht auf die alten Dichter, deren Reliquien nach der Ueberlieferung darzustellen er sich vorgesetzt hat, innerhalb der Ausgabe zu erledigen. Wohl aber drängt die Betrachtung jedes neuen Beitrages zur altarabischen Poesie solche Erwägungen in den

Vordergrund. Der vorzügliche Commentar, den uns hier Graf v. Landberg zugänglich gemacht hat, bietet auch nach dieser Richtung manche Anregung und manchen Anknüpfungspunkt.

Wie bei allen von den alten heidnischen Dichtern überlieferten Diwânen, tritt uns auch beim Diwân des Zuhejr die Echtheitsfrage bei nicht wenigen Versen ungesucht entgegen. Die Thatsache, die uns im Diwân des Lebid unter allen aus der heidnischen Zeit überlieferten Dichtungen am häufigsten entgegentritt, gibt uns auch beim Studium des vorliegenden Diwans Ursache zur Bedenklichkeit. Ohne jetzt auf die durch Herrn v. Kremer in eingehender Weise behandelten religiösen Stellen im Lebid zurückkommen zu wollen, wollen wir nur auf den specifisch muhammedanischen Geist in einigen Zuhejrstellen hinweisen. Mu'allaka v. 27, 28 (ed. Ahlwardt 16; 26. 27. Landberg p. 85, v. 2. 3) muss wohl auch solche Kritiker zum Zweifel anregen, welche sonst das Vorhandensein tieferer religiöser Stimmungen bei den Dichtern der Gähilijja nicht eben abweisen möchten. Wenn man auch den erstern Vers (Allwissenheit Allâh's) — den übrigens, wie es scheint, bereits muhammedanische Theologen als Beweis dafür benützten, wofür ihn Anhänger der Authentie in unserer Zeit verwenden könnten, s. Sîrat 'Antar ed. Sâhin viii, p. 60 — als den Ansdruck einer im Munde des Zuhejr möglichen Anschauung durchgehen lassen wollte, so wäre dies schwieriger bei dem zweiten, der und dem göttlichen Abrechnungsbuch einen يوم الحساب von Islam beeinflussten Gedanken vertritt. Die Echtheit eines solchen Verses ist trotz der festen Ueberlieferung nicht günstiger zu beurtheilen, als jene Riwaja, in welcher der Ausdruck الى القيامة lyânî. الى القيامة vui, p. 66, i in den Mund eines vorislamischen Dichters gelegt wird. Allerdings findet sich dieser letztere Ausdruck (jaum al-ķijāma) auch in einer oft citirten Verszeile des Umejja b. Abî-l-Şalt. Bedenken kann auch Zuhejr 17:35 (= Landberg, p. 144, v. 5) einflössen. (Für könnte noch beigebracht werden: Al-Mutalammis, Aj. xxı, p. 209, 7. Lebid 39:1, 22, Huber.)

,Zu seinen Eigenschaften gehört die Gottesfurcht (تُقُوى) und es beschützt ihn vor schlechten Strauchelungen Allah und die Verwandtentrene.

In der That gehört das ganze Stück, in welchem diese Zeile steht, zu jenen, welche Al-Aşma'i nicht überliefert hat (vgl. auch v. 24 es ist fraglich, ob der Heide etwas von Dawid wusste, dieselbe Beziehung kommt jedoch auch sonst in alten Dichtern vor, Schwarzlose, Waffen der alten Araber, p. 332). Wie leicht eben Zuhejr, der nun einmal als sententioser, seinen Geist auf tiefere Wahrheiten richtender Dichter galt. Interpolationen und Unterschiebungen nach dieser Richtung ausgesetzt war, ersicht man ja am besten daraus, dass ein historisches Lehrgedicht (Nr. 20 = Landberg, p. 176 folg.), welches ohne Zweifel nur von einem muhammedanischen Verfasser herrühren kann, in seinen Diwan hineingerathen ist: oder daraus, dass — wie wir von Al-Alam (ed. Landberg, p. 114, 12 folg.) erfahren - zwei Zeilen, welche von dem Anşârer Chawwât herrühren (15: 46-47) und von Al-Aşma'ı, der in der Tradirung der Gedichte viel behutsamer zu sein scheint als z. B. Abû 'Ubejda, auch nicht als eeht zuhejrisch überliefert werden, an ein Gedicht des Zuhejr angehängt wurden, welches denselben Reimbuchstaben und dasselbe Metrum hatte. Wusste man mit einem Fragment oder einigen herrenlosen Zeilen, die sich in kein Ganzes fügten, nichts anzufangen, so konnte man sie an einer formell geeigneten Stelle eines ältern Dichters leicht unterbringen ganz abgesehen auch von jener die Integritat der alten Gedichte stets umlagernden Gefahr, welche Nör-Deke in den Beiträgen zur Kenntniss der Poesie der alten Araber, p. x folg, betont hat, dass "ein Gedichtüberlieferer dem Reiz nicht widerstehen konnte, in die echten Gedichte einige Verse eigener Mache einzuschieben, welche er für würdig hielt, den Namen des alten Dichters zu führen. Es ist freilich unmöglich, für die Entscheidung dieser hinsichtlich der altarabischen Culturgeschichte höchst wichtigen Fragen einen Kanon aufzustellen: hoffentlich werden die in neuerer Zeit ans nordarabischem Gebiete anftauchenden epigraphischen Materialien beitragen, die Bestimmung und Abschätzung dessen, was im Gedankenkreise eines heidnischen Arabers thatsachlich Platz finden konnte, auf sieherere Basis zu stellen. Soviel müssen wir aber auch bei dem jetzigen Stande dieser Fragen festhalten, dass die blosse Identität einer Phrase mit einem im Korân vorkommenden Ansdruck, wenn dieser nicht dem speciellen religiösen Ideenkreis angehört, einen als alt überlieferten Vers noch nicht verdächtigen kann; sonst müssten wir ja gegen Stellen wie Zuh. Mu'all. v. 54 (Ahlwardt 16:54 = Landberg, p. 91, v. 4) ungerecht werden wegen wegen lund burdelte Gedanke ist, beweist die Häufigkeit der alten Analogien mit demselben: Hamâsa p. 190 v. 1, p. 424 v. 5.

Die Sorgfalt, mit welcher der Herausgeber den Text des Zuhejr-Commentars darbietet, ist eine musterhafte. An nicht verbesserten
Druckfehlern ist uns nur ein einziger aufgestossen p. 166, 11 ويروى أ.
Sehr dankbar mussen wir für den ausführlichen Index der
erläuterten Wörter und angeführten Eigennamen am Ende des Bandes
(194—224) sein, umsomehr, da er sich auch auf den Abû Mighan
(Heft 1) erstreckt.

Es wäre zu wünschen, dass der Verfasser in der Ausgabe der Commentare zu den übrigen Diwänen in derselben Weise in den nachsten Heften seiner Turaf fortfahre; die Erforscher des arabischen Alterthums werden ihm dafür zu grossem Danke verpflichtet sein.

IGNAZ GOLDZIHER.

#### Kleine Mittheilungen.

#### Lexicographical notes.

#### 6. Dharmavahikâ.

The word dharmavahikû which is of not unfrequent occurrence in the Prabandhas and other similar works, is not found in any Sanskrit dictionary, written in Europe. Its meaning is 'an account-book of charitable expenditure', as may be gathered from the following passages. In Merutunga's Prabandhachintâmani we read:

- 1. p. 66 (Bombay edition) at the end of the anecdote regarding Bhoja and a poor Brâhmana: iti tadvákyánte yatpáritoshikain nyipatirasmá adápayattanmantri dharmarahikáyáin slokabaddhain lilekha
- 2. at the end of the story of Bhoja and the learned thief (p. 67); tatoharmukhe sabhām upanātāya tasmai chaurāya gatpāritoshikam rājūā prasādākritam taddharmavahikānigukto nigogyeram kāvyam alikhat
- 3. in a story, p. 68, according to which Bhoja began to boast of his liberality when this accountbook was read out to him etasyâm vâchyamânâyâm): iti stam muhurmuhuh ślághamânaḥ kenâpi parâtana-mantrinâ tadgarvakharvachikîrshayâ ś.î-Vikramârka-dharmavahiki nripâyopaninye tasyâ uparitanavibhâge prathamataḥ prathamain kâvyam etat. Further on p. 69, l. 6 the same accountbook is called simply vahikâ. The latter form is preserved in Gujarâti! and Marâţhı vahâ, Hindî and Pañjâbî bahî 'an accountbook'. The Mârvâḍi dialect has

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This has already been pointed out by Professor Weber, Indische Studien xv, 286 note 1, in connexion with the word râjavabikâ, which he has rendered by 'a royal daybook'. Regarding the various kinds of commercial vahis, see Silell. Law of Caste, p. 291 f. (second edition)

a somewhat different form  $van\hat{u}$  (see Steele, loc. cit. and H. H. Wilson, Glossary Jud. Terms sub voce Khâtâvanî), which probably is a contraction of 'vahinî. All these forms are no doubt derived from the verb vah 'to earry' and they originally designate the account-book as 'the rehicle' (of the accounts). The passages from Merutunga, quoted above, assert that the Indian kings used to keep regular accounts of their charitable gifts, and it is interesting that a lately published grant of Bhimadeva II of Gujarât, Indian Antiquary xix, 112 ff. furnishes actual proof for this assertion. Its last words are: dûtakah svanan | dharmavarhikâyâm [read, dharmavahikâyâm] samcharitam châjuâtam (The donor) himself is the messenger (charyed with the conveyance of the grant); and the order has been entered in the accountbook of charitable gifts'. Mr. Fleet, the editor of the grant, takes dharmavarhikâ as the name of a town. But there is no such place in Gujarât or Kâţhiâvâḍ.

G. BUILLER.

Veber Vendidad I, 14—15 (Sr.). — Diese Stelle lautet im Grundtexte: āaṭ hē paitjārem frākerentaṭ airro mainjuš pouru-mahrko.skaitīm jām gawa-ća daja-ća pouru-mahrkem.

Dazu lautet die Huzvaresch-Vebersetzung:
שישי שווע נפיסוו לבני שו ששישול בשי שווע בשוושא שווע נפיסוו לע שישישי בשישים בישישים שישישים שישים שישים שישים שישישים שישים ש

"Darauf bildete Auro-Mainjuš, der vielen Tod bringende dazu die Gegenschöpfung. — Die Bremse, welche den Schafen und dem jungen Vieh vielen Tod bringt, d. h. eine Fliege kommt zum Getreide, d. h. sie kommt zum Futter; das Rind kann man nicht anbinden und auch für die Schafe wird sie zum Tode.

Ich fasse هو گُرّه على als = neupers. کُرُه مکُسی. Das Wort والوه به والوه Das Wort بکره بکره بکره العدی Das Wort بکره بکره بکره بکره بکره العدی العد

Es ist unter 🤲 برائع Fohlen-Fliege die Bremse oder Biesfliege (æstrus) gemeint und zwar die Schafbiesfliege (æstrus ovis, Linné)

und die Rinderbiesfliege (æstrus bovis, Linné). Das befruchtete Weibchen der Rinderbiesfliege, auch Dasselfliege genannt, legt seine Eier den Rindern, vorzüglich dem Jungvieh, auf die Haut. Wenn die Biesfliegen sich einer Rinderherde nahern und sie umschwärmen, versetzen sie durch den Lant ihres Fluges, das 'Biesen' der Hirten, die Thiere in Schrecken. Taub gegen den Zuruf, mit hochgehobenem Schweife, suchen die geängstigten Thiere Schutz im Gebüsch oder im Wasser (das Rind kann man nicht anbinden). Die Schafbiesfliege, welche in der Regel an Orten sich aufhält, wo die Schafherden weiden und Mittagsruhe halten (sie kommt zum Futter), spritzt die bereits entwickelte Larve dem Schafe in die Nase, von wo jene in die Stirnhöhlen aufsteigt: hier ernährt sie sieh von den Absonderungen der Schleimhäute und erregt durch ihr Saugen starken Nasenausfluss, Folgen dieser Plage sind Athenmoth, Schwindel, Triefen der Augen, Abmagerung, Zähneknirschen und Schaumkanen mit endlichem Tode (vgl. Ph. L. Martis, Illustrirte Naturgeschichte der Thiere. Leipzig, Brockhaus. 1884, 8°. H. Band, 2. Abtheilung, S. 201 und 202).

Spiegel übersetzt die Stelle:

"Dann machte eine Opposition derselben Anra-Mainjuš, der voll Tod ist. — Eine Wespe, die voll Tod ist für Rinder und Felder."

Mit dieser Uebersetzung kann man sich sehon desswegen nicht einverstanden erklaren, weil sie eine naturhistorische Unmöglichkeit enthält. Pflanzenfressende Insecten sind den Thieren unsehädlich, wie auch umgekehrt jene Insecten, welche den Thieren schädlich sind, den Feldern keinen Schaden bringen.

Wie ich aus der Fassung der Huzvaresch-Uebersetzung entnehmen zu können glaube, hat schon zur Zeit des Paraphrasten die 
Erklärung dieser Stelle geschwankt, und war man in Betreff des 
Wortes daja-ća nicht ganz sicher, da die Huzvaresch-Uebersetzung 
dasselbe durch wiedergibt. In der Uebersetzung ist gawa-ća = 
www, daja-ća = www. dagegen scheint in der Paraphrase gawaća in we und daja-ća in worzy zu stecken.

Ich möchte mich in Betreff des schwierigen daja-éa der Paraphrase anschliessen und es nach dem Vorgange von M. Haus von der Wurzel daj (= skr. dhē, säugen') ableiten, umsomehr als nach der Fassung der Paraphrase gar kein Grund für die Bedeutung "Felder', welche Spiegel dem Worte gibt, vorliegt.

Was nun die Form skaitīm anlangt, so leite ich sie nicht von skaiti- (Spiegel, Justi) ab, sondern von skaitja-  $(skai\vartheta ja$ -), welches ich auf die Wurzel skat = got.  $ska\vartheta$  ( $ska\vartheta$  ,Schaden',  $ska\vartheta uls$  ,schädlich',  $ska\vartheta ja$  ,ich schade') zurückführe. — Dass das Wort skaitam ein Masculinum war, beweist das dazu gehörende Adjectiv pouru-mahrkqm oder wie andere Handschriften lesen: pouru-mahrko. Ursprünglich stand auch gewiss jim statt jam im Texte, welches jim erst durch die Beziehung von skaitim auf einen Stamm skaiti- in jam verwandelt wurde.

Zum Schlusse bemerke ich, dass ich gawa-ća daja-ća pourumahrken als Compositum fasse; es ist = gawa-pouru-mahrken und daja-pouru-mahrken.

FRIEDRICH MULLER.

#### Mittheilungen der Redaction.

I

In Ausführung des Beschlusses des vir. Orientalisten-Congresses reichte das Wiener Comité im Juli d. J. ein Majestäts-Gesuch ein, in welchem um Erleichterung der Benützung der Handschriften der Wiener Hofbibliothek durch auswärtige Gelehrte gebeten wurde. In Erledigung desselben ist folgender Erlass des hohen k. k. Obersthofmeisteramtes dem Comité zugestellt worden:

5006

В.

In Folge Allerhöchster Entschliessung vom 30. August d. J. wird die k. k. Hofbibliothek neuerlich angewiesen, bei der Darleihung von Manuscripten an Gelehrte in möglichst entgegenkommender Weise vorzugehen, jedoch muss die zur Norm gegebene Bedingung, dass die dargelichenen Manuscripte nur in den beaufsichtigten Räumen einer öffentlichen Bibliothek benützt werden dürfen, aufrecht erhalten bleiben.

Wien, 2. September 1889,

Von Sr. k. und k. Apostol. Majestat Obersthofmeisteramte.

#### H.

Durch ein Versehen ist dem Herrn Professor Dr. Hillebrandt keine Correctur des zweiten Theiles seines Vedica betitelten Aufsatzes zugegangen, und fallen demnach etwaige Errata demselben nicht zur Last.

DIE REPACTION.

### VIENNA

## ORIENTAL JOURNAL

EDITED

#### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOL. III - Nºº 1

#### VIENNA 1889. ALFRED HÖLDER.

TURIN HERMANN LOESCHER. PARIS

ERNEST LEROUX. B. WESTERMANN & Cº

BOMBAY MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.

#### Separat-Abdrücke

ans der

Verhandlungen des VII. internationalen Orientalisten-Congresses.

| Beauregard, Ollivier, Collier de mérite pour le choix et l'aménagement des herbes fourragères.  Preis: M. 1.10.                                                                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bendal, Cecil, On a newly discovered form of indian character.  Preis: M. 1.60.                                                                                                          |
| Bhagvânlâl, Indrâjî, Pandit, Ph. D., Hon. M. R. A. S., Two new grants of the Chalukya dynasty.  Preis: M. 3.60.                                                                          |
| Bhandarkar, R. G., The Râmânujîya and the Bhâgavata or Pâñcharâtra systems. Preis: M60.                                                                                                  |
| Edwards, Amelia B., Hon. Ph. D. L.L. D. L. H. D., On the dispersion of antiquities. In connection with certain recent discoveries of ancient cemeteries in Upper Egypt.  Preis: M. —.50. |
| Eisenlohr, Prof. Dr. Angust, Altägyptische Untersuchungsacten über Beraubung von Königsgräbern. Preis: M. —.60.                                                                          |
| Ethé, Hermann, Firdausîs Yûsuf und Zalîkhâ. Preis: M. 150.                                                                                                                               |
| Friedmann, M., Babylonischer Talmud. Tractat Makkoth. Kritische Edition.<br>Preis: M. 330.                                                                                               |
| Grierson, G. A., The mediaeval vernacular Literature of Hindüstän, with special reference to Tul' Si Dās.  Preis: M. 4.20.                                                               |
| Grimal de Guiraudon, Th., Notes de linguistique africaine. Les Puls<br>Preis: M. 1.60.                                                                                                   |
| Grünert, Dr. Max, Die Alliteration im Alt-Arabischen. Preis: M. 2.20.                                                                                                                    |
| Guidi, Ignazio, Alcune osservazioni di lessicografia Araba. Preis: M50.                                                                                                                  |
| Hommel, Fritz, Die älteste arabische Barlaam-Version. Preis: M. 2.50.                                                                                                                    |
| — Erläuterung zu den von Rev. W. H. Hechler dem Congress vorgelegten Backsteinen aus Telloh in Süd-Babylonien. Preis: M. — 50.                                                           |
| Hoernle, Dr. R., On the Bakhshālī manuscript. With three photozinco-graphs.  Preis: M. 3.20.                                                                                             |
| Hunfalvy, P., Der Ursprung des Rumänischen. Preis: M. 2.20.                                                                                                                              |
| Krall, J., Ueber den ägyptischen Namen Joseph's. (Genesis 41, 45)  Preis: M60.                                                                                                           |
| Kremer, A. Freiherr von, Ueber das Budget der Einvahmen unter der<br>Regierung des Hârûn Alrasîd. Nach einer neu aufgefundenen Urkunde.<br>Preis: M. 3.—.                                |
| ries: m. 5.—                                                                                                                                                                             |

Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien, I., Rothenthurmstrasse 15.

#### Separat-Abdrücke

aus der

Verhandlungen des VII. internationalen Orientalisten-Congresses.

| Leland, Charles Godfrey, The Original Gypsies and their lan                                                              | nguage.                        |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
|                                                                                                                          | reis: M50                      |
| Lignana, Giacomo, I Návagvāh e i Dásagvāh del Rigveda. Pr                                                                | reis: M. —.60                  |
| Müller, D. H., Zur Geschichte der semitischen Zischlaute. vergleichende und schriftgeschichtliche Untersuchung.          | Eine sprach-<br>Preis: M. 1.—  |
| Müller, Friedrich, Ueber Jasna XXIX, 1-2. Pr                                                                             | reis: M. —.50.                 |
|                                                                                                                          | reis: M80                      |
| Pleyte, W., Conservateur au musée d'antiquités des Pays-Bas,<br>égyptien dans le Musée de Leide.                         | L'art antique<br>eis: M. —.40. |
| Roth, R. von, Ueber gewisse Kürzungen des Wortendes im                                                                   |                                |
| Schlechta-Wssehrd, Baron O., Uebersetzungsproben aus Fire                                                                | reis: M. —.50.                 |
| giös-romantischem Epos "Jussuf und Suleicha".                                                                            |                                |
| Snouck Hurgrouje, Dr. C., Arabische Sprichwörter und Rede                                                                | nsarten.                       |
|                                                                                                                          | eis: M50.                      |
| Straszewski, Dr. M., Professor der Philosophie an der Universitä<br>Ueber die Entwickelung der philosophischen Ideen bei |                                |
| und Chinesen. Pre                                                                                                        | eis: M. —.80.                  |
| Vidal Bey, M., Secrétaire général de l'Institut, Notice sur les<br>l'Institut Égyptien depuis sa fondation.              | travaux de<br>eis: M. —.90.    |

### BOSNIEN UND DIE HERZEGOWINA.

Reisebilder und Studien

FOR

#### Johann von Asbóth,

Sectionsrath a, D im Ministerium des kaiserl. Hauses und des Aeussern, Mitglied des ungar. Reichstages.

Mit 37 ganzseitigen und 175 Text-Illustrationen nach Aufnahmen des k. k. Oberlieutenants C. Mienzil u. A., sowie einer historischen und drei statistischen Karten und Tabellen.

Preis: geheftet M. 16. -, in Original-Prachtdecke gebunden M. 1920

Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien, I., Rothenthurmstrasse 15.

### Contents of Nro. 1.

|                                                                         | Seite |
|-------------------------------------------------------------------------|-------|
| The Somnâthpattan Prasasti of Bhâva Brihaspati, by Vajeshankar          |       |
| G. OHZA Esq. With an introduction by G. Bühler                          | 1     |
| Zarathuštra's Versuchung (Vendidad xIX, 1—35), von Friedrich Müller     | 20    |
| Bih'afrid, von M. Th. Houtsma                                           | 30    |
| Beiträge zur armenischen Dialectologie, von Dr. Johann Hanusz (Schluss) | 38    |
| Faustus von Byzanz and Dr. LAUER's deutsche Uebersetzung, von           |       |
| P. G. Menevischean                                                      | 51    |
| Markinka Walkaliana a Doute was 75 / Doute                              | 69    |
| Das arabische Original von Maimnni's Sêfer Hammişewôt, von Ignaz        | •     |
| G                                                                       | 77    |
|                                                                         | •••   |
| Der Quantitätswechsel im Auslante vedischer Wörter, von Dr. Jos.        |       |
| ZUBATÝ (Fortsetzung)                                                    | 86    |
| A note on the country called Kielonasnfalana by Hinen Tsiang, by        |       |
| J. F. Hewitt                                                            | 93    |
|                                                                         |       |
| Reviews.                                                                |       |
| IGNAZ GOLDZIHER: Muhammedanische Studien, von Th. Nöldere               | 95    |
| M. J. DE GOEJE: De Munr van Gog en Magog, von Wilhelm Tomaschek         | 103   |
| HERMANN CAMILLO KELLNER: Sâvitrî, von Dr. M. WINTERNITZ                 | 109   |
| ,                                                                       |       |
| Miscellaneous notes.                                                    |       |
| Bemerkungen zum Texte der Wassaf-Urkunden, von A. v. Kremer             | 111   |
| Ousâma ibn Monkidh, ed. H. Debenbourg, von M. de Goeje                  | 113   |
| Ueber Vendidad II, 17-19 (Sp.), von W. BANG                             | 116   |
| Additional note to m, p. 154, by Hermann Jacobi                         | 118   |
| Pahlawi no, von Friedrich Müller                                        | 119   |
| Berichtigungen                                                          | 120   |

### VIENNA

# ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

#### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOL. III - Nº 2

#### VIENNA 1889. ALFRED HÖLDER.

TURIN HERMANN LOESCHER. PARIS

NEW-YORK

ERNEST LEROUX.

B. WESTERMANN & Co

BOMBAY

MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.

#### Separat-Abdrücke

ans den

Verhandlungen des VII. internationalen Orientalisten-Congresses.

| Beauregard, Ollivier, Collier de mérite pour le choix                                                                             | et l'aménagement<br>Preis: M. 1.10.      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| des herbes fourragères.                                                                                                           |                                          |
| Bendal, Ceeil, On a newly discovered form of indian                                                                               | Preis: M. 1.60.                          |
| Bhagvâniâi, Indrájî, Pandit, Ph. D., Hon. M. R. A. S., of the Chalukya dynasty.                                                   | Two new grants<br>Preis: M. 3.60.        |
| Bhandarkar, R. G., The Râmânujîya and the Bhâgavar<br>systems.                                                                    | ta or Pañcharâtra<br>Preis: M60.         |
| Bonnell, Ernst, Einige Zeugnisse für die Verwandtse<br>Bevölkerung Vorderasiens mit den Iberern Spanie<br>der Basken.             |                                          |
| Cast, Robert Needham, L. L. D., Ueber unsere gegenv<br>der Sprachen Oceaniens.                                                    | värtige Kenntniss<br>Preis: M. —.80.     |
| Duchâteau, Julien, Considérations générales sur les ét<br>de la médecine chinoise, japonaise, indo-chinoise, e                    |                                          |
| Edwards, Amelia B., Hon. Ph. D. LL. D. L. H. D., On the quities. In connection with certain recent discoveries of in Upper Egypt. |                                          |
| Eisenlohr, Prof. Dr. August, Altägyptische Untersuchu raubung von Königsgräbern.                                                  | ngsacten über Be-<br>Preis: M. —.60.     |
| Ethé, Hermann, Firdausîs Yûsuf und Zalîkhâ.                                                                                       | Preis: M. 1.50.                          |
| Feer, M. Léon, Étymologie, histoire, orthographe du                                                                               | mot Tibet. Preis: M80.                   |
| Friedmann, M., Babylonischer Talmud. Tractat Makkot                                                                               | h. Kritische Edition.<br>Preis: M. 3.30. |
| Grierson, G. A., The mediaeval vernacular Literature special reference to Tul' Sī Dās.                                            | of Hindüstan, with<br>Preis: M. 4.20.    |
| Grimal de Guiraudon, Th., Notes de linguistique a                                                                                 | Preis: M. 1.60.                          |
| Grünert, Dr. Max, Die Alliteration im Alt-Arabischer                                                                              | n. Preis: M. 2.20.                       |
| Guidi, Ignazio, Alcune osservazioni di lessicografia Ar                                                                           | aba. Preis: M50-                         |
| de Harlez, C., Une page de la littérature impériale de<br>l'empereur Shi-Tzong-Hien (Yong-Tscheng)                                | Preis: M. —.60.                          |
| Hefni Effendi, كتاب مميزات لغات العرب                                                                                             | Preis: M. 1.40.                          |
|                                                                                                                                   |                                          |

Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien. I., Rothenthurmstrasse 15.

#### Separat-Abdrücke

aus den

Verhandlungen des VII. internationalen Orientalisten-Congresses.

| Heller, Dr. Joh., S. J., Prolegomena zu einer neuen Ausgab                                                                                                                                           |                                     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
| nischen Inschrift von Singan-fu.                                                                                                                                                                     | Preis: M50                          |
| Hommel, Fritz, Die älteste arabische Barlaam-Version.                                                                                                                                                | Preis: M. 2.50                      |
| — Erläuterung zu den von Rev. W. H. Hechler dem gelegten Backsteinen aus Telloh in Süd-Babylonien.                                                                                                   | Congress vor-<br>Preis: M50         |
| Heernle, Dr. R., On the Bakhshālī manuscript. With the graphs.                                                                                                                                       | hree photozinco<br>Preis: M. 3.20   |
| Hunfalvy, P., Der Ursprung des Rumänischen.                                                                                                                                                          | Preis: M. 2.20                      |
| Krall, J., Ueber den ägyptischen Namen Joseph's. (Genes                                                                                                                                              | eis 41, 45.)<br>Preis: M. —.60      |
| Kremer, A. Freiherr von, Ueber das Budget der Einnahr<br>Regierung des Hârûn Alrasîd. Nach einer neu aufgefur                                                                                        | nen unter der                       |
| Leland, Charles Godfrey, The Original Gypsies and their                                                                                                                                              | language. Preis: M50.               |
| Lignana, Giacomo, I Návagvāh e i Dásagvāh del Rigveda.                                                                                                                                               | Preis: M60.                         |
| Müller, D. H., Zur Geschichte der semitischen Zischlaut vergleichende und schriftgeschichtliche Untersnehung.                                                                                        |                                     |
| Müller, Friedrich, Ueber Jasna XXIX, 1-2.                                                                                                                                                            | Preis: M50.                         |
| Oppert, Jules, Les inscriptions juridiques de l'Assyrie et                                                                                                                                           | de la Chaldée.<br>Preis: M. —.80.   |
| Pleyte, W., Conservatenr au musée d'antiquités des Pays-Bas, égyptien dans le Musée de Leide.                                                                                                        | L'art antique<br>Preis: M40.        |
| Roth, R. von, Ueber gewisse Kürzungen des Wortendes                                                                                                                                                  | im Veda.<br>Preis: M. —.50.         |
| Schleehta-Wssehrd, Baron 0., Uebersetzungsproben aus F<br>giös-romantischem Epos "Jussuf und Suleicha".                                                                                              | Firdussi's reli-<br>Preis: M. 1.20. |
| Smith, S. Alden Assyrian letters of the Time of Asurbani                                                                                                                                             | i <b>pal.</b><br>Preis: M. —.60.    |
| Snouek Hurgronje, Dr. C., Arabische Sprichwörter und Re                                                                                                                                              | edensarten.<br>Preis: M. —.50.      |
| Straszewski, Dr. M., Professor der Philosophie an der Univers<br>Ueber die Entwickelung der philosophischen Ideen be<br>und Chinesen.<br>Vidal Bey, M., Secretaire général de l'Institut Égyptien, N | ei den Indern<br>Preis: M. —.80.    |
| travaux de l'Institut Égyptien depuis sa fondation.                                                                                                                                                  |                                     |

Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien, I., Rothenthurmstrasse 15.

### Contents of Nro. 2.

| •                                                                         | Page |
|---------------------------------------------------------------------------|------|
| On Bhâravi and Mâgha, by Hermann Jacobi                                   | 121  |
| Beiträge zur Erklärung der altpersischen Keilinschriften, von FRIEDRICH   |      |
| MÜLLER                                                                    | 146  |
| Der Quantitätswechsel im Auslaute vedischer Wörter, von Dr. Jos.          |      |
| Zubaty (Fortsetzung)                                                      | 151  |
| Beiträge zur Erklärung des Vendidad, von FRIEDRICH MULLER                 |      |
| Beiträge zur Erklärung der Glossen des Bar Bahlûl, von Siegmund           |      |
| Fraenkel                                                                  | 172  |
| Vedica, by A. Hillebrandt                                                 |      |
| Miscellaneous notes.                                                      |      |
| A Catalogue of the Zand and Pahlavi MSS. belonging to Khan Bahadur        |      |
| Dr. Hoshangji J. Âsâ, Sirdâr of the first class, Dastoor of the Parsis in |      |
| the Dekhan                                                                |      |
| FRIEDRICH MÜLLER: Notiz zur Abhandlung S. 51                              | 201  |
| viii. Internationaler Orientalisten-Congress                              | 202  |

Hiezu eine Beilage von Emil Soeding, Antiquariat in Wien.

### VIENNA

# ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOL. III — Nº 3

VIENNA 1889. Alfred hölder.

TURIN
HERMANN LOESCHER.

PARIS ERNEST LEROUX. NEW-YORK

B. WESTERMANN & Co

BOMBAY

MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.

Soeben ist erschienen und durch alle Buchhandlungen zu beziehen:

Epping, J., S. J., Astronomisches aus Babylon oder das Wissen der Chaldäer über den gestirnten Himmel. Unter Mitwirkung von P. J. N. Strassmaier S. J. Mit Copien der einschlägigen Keilschrifttafeln und anderen Beilagen. gr. 8°. (VIN und 190 S.)

M. 4.—.

Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien, I., Rothenthurmstrasse 15.

#### Separat-Abdrücke

ans den

Verhandlungen des VII. internationalen Orientalisten-Congresses.

Beauregard, Ollivier, Collier de mérite pour le choix et l'aménagement des herbes fourragères. Preis: M. 1.10.

Bendall, Cecil, On a newly discovered form of indian character.

Preis: M. 1.60.

Bhagyanlal, Indrajî, Pandit, Ph. D., Hon. M. R. A. S., Two new grants of the Chalukya dynasty.

Preis: M. 3.60.

Bhandarkar, R. G., The Râmânujîya and the Bhâgavata or Pâncharâtra systems.

Preis: M. —.60.

Bonnell, Ernst, Einige Zeugnisse für die Verwandtschaft der ältesten Bevölkerung Vorderasiens mit den Iberern Spaniens, den Vorfahren der Basken.

Preis: M. —60.

Cust, Robert Needham, L. L. D., Ueber unsere gegenwärtige Kenntniss der Sprachen Oceaniens.

Preis: M. —.80.

Duchâteau, Julien, Considérations générales sur les études dites secrètes de la médecine chinoise, japonaise, indo-chinoise, etc. Preis: M. 1.—.

Edwards, Amelia B., Hon. Ph. D. L.L. D. L. H. D., On the dispersion of antiquities. In connection with certain recent discoveries of ancient cemeteries in Upper Egypt.

Preis: M. —.50.

Eisenlohr, Prof. Dr. August, Altägyptische Untersuchungsacten über Beraubung von Königsgräbern.

Preis: M. —.60.

Ethé, Hermann, Firdausîs Yûsuf und Zalîkhâ. Preis: M. 1.50.

Feer, M. Léon, Étymologie, histoire, orthographe du mot Tibet.

Preis: M. —.80.

Friedmann, M., Babylonischer Talmud. Tractat Makkoth. Kritische Edition.

Preis: M. 330.

Grierson, G. A., The mediaeval vernacular Literature of Hindūstān, with special reference to Tul' Si Dās.

Preis: M. 4.20.

Grimal de Guiraudon, Th., Notes de linguistique africaine. Les Puls.

Grünert, Dr. Max, Die Alliteration im Alt-Arabischen. Preis: M. 1.60.

Grünert, Dr. Max, Die Alliteration im Alt-Arabischen. Preis: M. 2.20.

Guidi, Ignazio, Alcune osservazioni di lessicografia Araba. Preis: M. —.50.

Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien, I., Rothenthurmstrasse 15.



### Contents of Nro. 3.

| •                                                                        | age |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| Glossen zum Corpus Inscriptionum Semiticarum, von D. H. MULLER           | 203 |
| Further proofs for the authenticity of the Jaina tradition, by G.        |     |
| BUHLER                                                                   | 233 |
| Beiträge zur Erklärung der Glossen des Bar Bahlûl, von Sigmund           |     |
| Fraenkel (Schluss)                                                       | 241 |
| Vedica, by A. HILLEBRANDT (Conclusion)                                   | 259 |
| Review.                                                                  |     |
| ERNEST A. WALLIS BUDGE, M. A, The martyrdom and miracles of Saint George |     |
| of Cappadocia, von J. Krall                                              | 274 |

### VIENNA

# ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

#### THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

VOL. III - Nº 4

VIENNA 1889. ALFRED HÖLDER.

TUKIN HERMANN LOESCHER. PARIS

NEW-YORK

ERNEST LEROUX.

B. WESTERMANN & Co

BOMBAY

MANAGER EDUCATION SOCIETY'S PRESS.

Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien. I., Rothenthurmstrasse 15.

#### ॥ हिर्एयकेशिगृह्यसूत्रम् ॥

The

### GRIHYASŪTRA OF HIRANYAKEŚIN

with

extracts from the commentary of Matridatta

Edited by

Dr. J. Kirste.

Printed at the expense of the Imperial Academy of sciences of Vienna

Preis: M. 4.-.

#### LAUTLEHRE

der

#### polnisch-armenischen Mundart von Kuty in Galizien.

Von

Dr. Johann Hanusz,

weiland Privatdocent der vergleichenden Sprachforschung und des Sanskrit an der Wiener Universität.

Mit einem Vorwort von Prof. Friedrich Müller.

Preis: M. 5.—.

#### Monsieur Jourdan,

der Pariser Botaniker, im Qarabāg.

Neupersisches Lustspiel

von

Muhæmmæd Gæ'fær Qaragadagi.

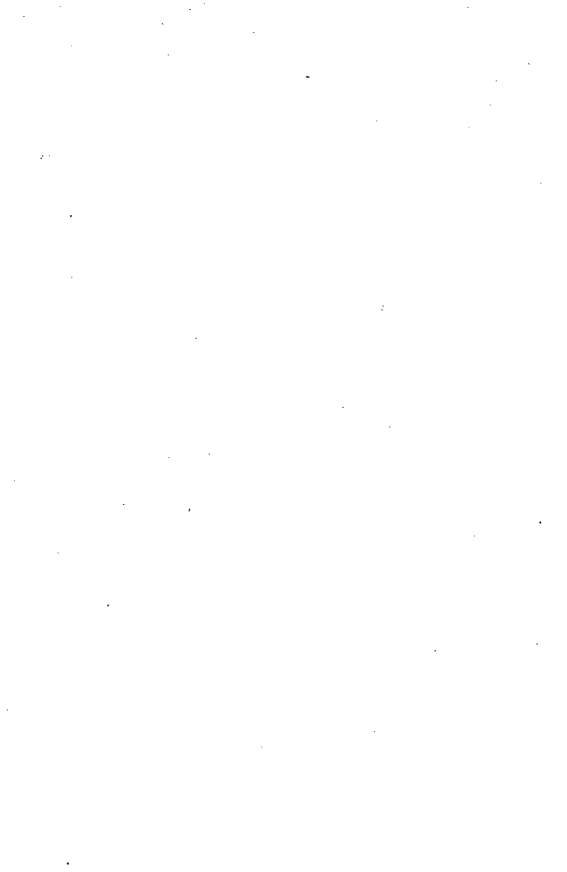
Persischer Text mit wörtlicher deutscher Uebersetzung, Anmerkungen und vollständigem Wörterverzeichniss, zum Gebrauche der k. k. öffentlichen Lehranstalt für orientalische Sprachen

herausgegeben von

#### Dr. Adolf Wahrmund,

ord. Professor der k. und k. orientalischen Akademie, Vorstand der k. k. öffentlichen Lehranstalt für orientalische Sprachen und Docent der k. k. Universität in Wien.

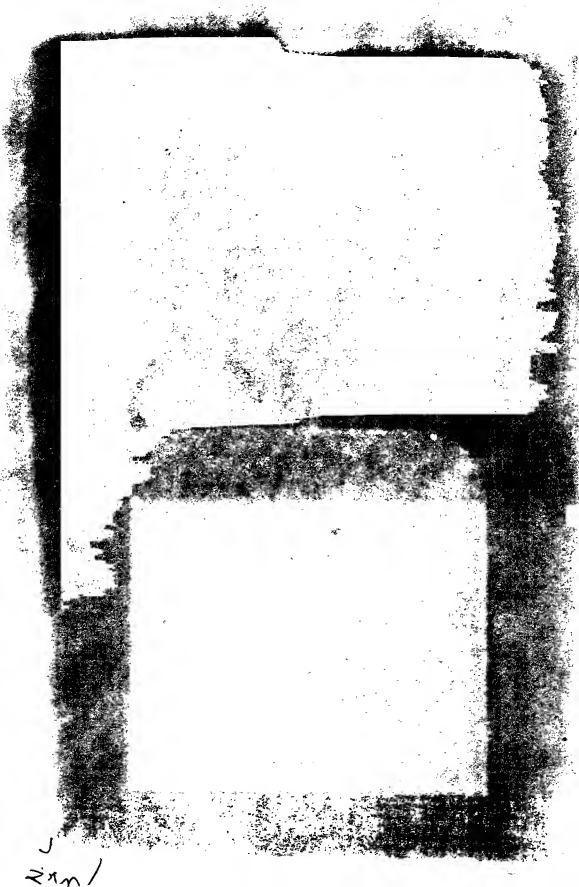
Verlag von Alfred Hölder, k. k. Hof- und Universitäts-Buchhändler, Wien, I., Rothenthurmstrasse 15.



### Contents of Nro. 4.

|                                                                            | Page        |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Der Quantitätswechsel im Auslante vedischer Wörter, von Dr. Jos.           |             |
| Zubatý (Fortsetzung)                                                       | 281         |
| Das Pehlevisuffix 6, von Dr. J. Kirste                                     | 313         |
| Reviews,                                                                   |             |
| CHEFIK MANSOUR-BEY, ABDULAZIZ KAHIL-BEY, GABRIEL NICOLAS KAHIL-BEY et      |             |
| ISKENDER AMMOUN EFFENDI: Merveilles biographiques et historiques ou        |             |
| Chroniques du Cheikh Abd-el-Rahman el-Djabarti, von A. v. Kremer .         | 323         |
| RUDOLF HOERNLE: The Uvāsaga-dasāo or the religious profession of a Uvāsaga |             |
| expounded in ten lectures, being the seventh Auga of the Jains, edited     |             |
| iu the original Prākrit with the Sanskrit commentary of Abhaya-deva        |             |
| and an English translation with notes, von E. LEUMANN                      | <b>32</b> 8 |
| M. J. de Goeje: Kitâb al-masâlik wa'l-mamâlik, von Тн. Nöldeke             | 351         |
| Comte de Landberg: Primeurs arabes, présentées par le, von Ignaz Gold-     |             |
| ZIHER                                                                      | 357         |
| Miscellaneous notes.                                                       |             |
| miscentaneous notes.                                                       |             |
| Lexicographical notes, 6, by G. Bühler                                     | 365         |
| Ueber Vendidad 1, 14-15 (Sp.), vou Friedrich Müller                        | 366         |
| Mittheilungen der Redaction                                                | 368         |





A book that is shut is but a block"

Archaeology

Please help us to keep the book clean and moving.